

|          |                                                                          |       | AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF | 13   |
|----------|--------------------------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 2 2 3 6  |                                                                          | 2 8   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|          | 971                                                                      |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| كالمقوي  | <u>.</u>                                                                 | فهرسر |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|          |                                                                          | יקש   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|          |                                                                          |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -    |
| 40       | انصاری شاھا کی حدیثیں                                                    | 9     | عرض ناشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 100  |
| 41       | انس بن مالک بناشر کی حدیث                                                | 11    | مقامات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Long |
| 1   43   | احاديث عمر فاروق وخاشه                                                   | 13    | مقدمة المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -    |
| 46       | عامر بن ربعه بالتركي حديث                                                | 14    | الباقل الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| - AU     | عبدالرحمٰن بن عوف کی حدیث                                                | ''    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| 48       | انی بن کعب ہٹائٹر کی حدیث                                                | 15    | فصل اقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | H    |
| 49       | اوس بن اوس بناڅنه کی حدیث                                                | 15    | اعادیث صلوة اور ان کے راوی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| 56       | حفزت حسن بغافته کی حدیث                                                  | 16    | ابو مسعود بخالته کی حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| 56<br>57 | حفرت حین بخات کی حدیث                                                    | 17    | اليو مسعود بخاشح كأحال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| 58       | کا من الز مراء بی فات کی صدیث<br>براء بن هازب او رجابرین عبد الله بی فات | 18    | گعب بن عجره بخاشه کی حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| 59       | براء بن عادب او رجابر بن شبر الله رقاط<br>ابو رافع بن هو کی عدیث         | 19    | کعب بن عجرہ ہوائٹھ کا حال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| 60       | ابو راس بی در این اول مینی کا حدیث<br>عبدالله بن الی اول مینی کی حدیث    | 20    | ابو حمید ساعدی منافذ کی حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| 60       | صديث رويفع بن ثابت اور ابوامامه رئيات                                    | 21    | ابو اسید و ابو حمید اور ابو سعید خدری<br>مندی شد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| 61       | عبدالرحمٰن بن بشر بخاتنه کی حدیث                                         | 21    | الله الله كل مديشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| 62       | ابو بردة بن نیار بناشهٔ کی حدیث                                          | 22    | ابو سعید خدری بخاشهٔ کا حال<br>طلحه بن عبیدالله بخاشهٔ کی حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| 63       | عمارین یاسر بناللہ کی حدیث                                               | 23    | مستحدین عبیداللد بی خدیث<br>زید بن خارجہ رہالتہ کی حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| 63       | ابو امامه بن سل بناشر کی حدیث                                            | 24    | رید بن خارجہ رمحانہ کی حدیث<br>حضرت علی رمانٹھ کی حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| 64       | صحالی کا کسی فعل کو سنت کمنا کیا تھم                                     | 26    | احادیث ابو هرره دخانته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
|          | ?= 1767                                                                  | 35    | الحادث الحصيب بخاشد كى حديث<br>_ بريدة بن الحصيب بخاشد كى حديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| 64       | حدیث جابر بن سمره اور مالک بن                                            | 35    | بریده بن سعد ساعدی بناشهٔ کی حدیث<br>سل بن سعد ساعدی بناشهٔ کی حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
|          | حورث عَيَّاهِ                                                            | 36    | احادیث عبدالله بن مسعود بخافته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| 65       | حدیث عبدالله بن جزء اتربیدی بخاشد                                        |       | حديث فضاله بن عبيد اور ابو طلحه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|          |                                                                          |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|          |                                                                          |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |

|     | Z N W W N W                                           |     | VAAVAAV                                |
|-----|-------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------|
| 94  | صلوة اور رحت میں فرق                                  | 65  | احادیث این عباس فی خطا                 |
| 96  | صیح بخاری میں معنی صلوۃ                               | 65  | ایک خواب کا ذکر                        |
| 96  | لفظ مشترك المعني                                      | 66  | مديث ابو ذر بخاشر                      |
| 100 | عمل کی جزاءای جنس ہوتی ہے                             | 67  | حدیث واثله بن احقع او را بو بکر پیمانی |
| 104 | جمیه اور صفات باری تعالی                              | 68  | احاديثام المؤمنين عائشه صديقه وتأفظ    |
| No. | تيىرى فصل                                             | 69  | احاديث عبدالله بن عمر بخافته           |
| 107 | نی بھالتہ کے اسم مبارک کے معنی اور                    | 69  | اذان عنے کے آداب (عاشیہ)               |
|     | اشتقاق کے بیان میں                                    | 70  | ابوالدرداء بناشه کی حدیث               |
| 107 | اسم مبارک علم بھی ہے اور صفت بھی                      | 71  | معید بن عمیر بنافز کی حدیث             |
| 108 | اسائے منی کا معافی سے تعلق                            |     |                                        |
| 113 | وجه تتميه محمد ماتيا                                  | 72  | البروم) الم                            |
| 116 | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَخْمَة لِّلْعَالَمِين ﴾ | 72  | مرسل موقوف حديثوں كابيال               |
|     | کی تفییر                                              |     | Will Caronal City                      |
| 117 | اخلاق و عادات نبوی                                    | 080 | بابوم                                  |
| 118 | ف نبوی از جناب علی بن ابی طالب بناشد                  |     | وبجو                                   |
| 122 | کمان کیت کی تعریف                                     |     | فصل اوّل                               |
| 122 | هيقت فراجي                                            | 80  | آغاز ورود شريف مي جو اللَّهُمَّ ٢      |
| 123 | ذوالجلال و الأكراكي شرح                               |     | اس کامعنی                              |
| 124 | نی سائیل کی تعظیم اللہ کی تعظیم کرنے                  | 83  | حروف الفاظ کو معنی سے مناسبت           |
|     | والا ہی کر سکتا ہے                                    |     | ہوتی ہے                                |
| 124 | نبی ملی اللہ کے صحابہ و ماکھی کی محبت                 | 83  | حركات كو معنى سے مناسبت                |
| 125 | محمد و احمد میں فرق                                   | 83  | وعائے دافع رنج و الم                   |
| 129 | پہلے محد نام رکھا گیایا احد؟                          | 88  | وعائے اسم اعظم                         |
| 130 | تورات میں اسم مبارک کا ہونا                           | 89  | اقسام دعار                             |
| 136 | تورات میں صرف محمہ! انجیل میں احمد اور                | 90  | يَا ٱلْلَّهُمَّ كَهَا صَحِيحِ سَيْنِ   |
|     | قرآن میں دونوں کیوں جمع ہوئے                          |     | دو سری فصل                             |
|     | چوتھی فصل                                             | 91  | صلوة کے معنی میں                       |
| 139 | آل کے معنی اور اشتقاق واحکام کابیان                   | 93  | صلوة الله كي قسمين                     |
| 141 | آل کے معنی                                            | 94  | صلوۃ کے معنی                           |
|     |                                                       | V   | 30,500                                 |

| ا المومنين خديجة الكبرى وثابت رسول پاك 160 خلت اور قربانی خليل عليتها 194 خلت اور قربانی فرزند 194 خلت اور قربانی فرزند 195 خلت اور قربانی فرزند 195 خلت اور قربانی فرزند 160 خلت اور قربانی فرزند 160 خلت اور قربانی خربیت الله 196 خلت اور خربیت الله 196 خلت اور خربیت الله 197 خلیل براتر اور خربیت الله اور خربیت الله اور خربیت الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| المجاب المعالى المعال  | ما اسد که تنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 140                                      | اغد فعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| الم المنافق ا  | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 15,7,50                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 186 |
| المو المناف المناف المو المناف ال   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| الموسنين من من الموسنين  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          | Market Committee of the |     |
| 190 اولیات غلیل اولیت الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TE                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| ام المو منين ضديجة الكبرى في الله المو منين ضديجة الكبرى في الله المو منين ضديجة الكبرى في الله المو الكبرى في الله الكبرى في الله المو الكبرى في الله الكبرى في وجد الكبرى في الكبرى في الكبرى في الكبرى في وجد الكبرى في الكبرى في وجد الكبرى في الكبرى في وجد الكبرى في وجد الكبرى في الكبرى في وجد الكبرى في الكبرى في في وجد الكبرى في الكبرى في في وجد الكبرى في في وجد الكبرى في الكبرى في في وجد الكبرى في وجد الكبرى في وجد الكبرى في في وجد الكبرى في في وجد الكبرى في في وجد الكبرى في وجد الكبرى في في وجد الكبرى في وجد الكبرى في وجد الكبرى في وجد الكبرى في و  | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 159                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 190 |
| ام المومنين فد يجبة الكبرى فاتف المومنية الموم  | The state of the s | 160                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 190 |
| اعداء کی مخالفت فد کے و عاکشہ شاک افاقت اعداء کی مخالفت فد کے و عاکشہ شاک افاقت اعداء کی مخالفت اعداء کی مختلفت اعداء کی مخالفت اعداء کی ا  | J36 管建                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 194 |
| اعداء کی مخالفت فد کے و عاکشہ شاک افاقت اعداء کی مخالفت فد کے و عاکشہ شاک افاقت اعداء کی مخالفت اعداء کی مختلفت اعداء کی مخالفت اعداء کی ا  | ام المومنين خديجة الكبرى بيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 160                                      | مناظرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 195 |
| ا ایک مشہور مسلے کا بیان ا اور ہوت کے ماکن اور کی کا بیان اور ہوت کا بیان اور کی کا کہ کا بیان اور کی کی کہ کا کہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | مئله فضيلت خديج وعائشه فالطا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 161                                      | اعداء کی مخالفت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 195 |
| ا کے مشہور مسلے کا بیان اور تر تر اور تر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حضرت سوده بنت زم في في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 162                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 196 |
| ام جبیبہ بنت ابو سفیان بڑائی اللہ ہے۔ اور تاہم باللہ بڑائی کی اور حضرت ابراہیم بالٹی کی اور حضرت ابراہیم بالٹی کی اور حضرت ابراہیم بالٹی کی اور حضرت زینب بنت بخس بڑائی اور کی اور حضرت زینب بنت بخس بڑائی اور کی اور حضرت زینب بنت بخس بڑائی اور کی کی اور کی اور کی کی کی اور کی کی کی اور کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | معزت عائشه صديقه في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 163                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| حضرت أم سلمہ بھنی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حضرت حفصه بنت عمر فاروق بغاتنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 165                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 197 |
| حضرت زینب بنت بخش بی بی بی بی بی بی بیت بخش بی بیت از بینب بنت فزیمہ فی بیت میں اسلوم اسلامی اسلامی اسلامی بیت میں بیت خزیمہ فی بیت میں بیت بیت میں ب  | ام حبيبه بنت ابو سفيان بنافته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 166                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 197 |
| حضرت ذینب بنت فریمہ و اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | حضرت أم سلمه وتأيفا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 175                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| حضرت بورید بنت حارث و فی الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 176                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 200 |
| حضرت صفیہ بنت جی ڈی افا ہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ACTO TO ANNUAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE  | 177                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| میونہ بنت حارث ہدالیہ ڈی ہوا ہے دی ہوا ہے دی ہوا ہے دی ہوا ہے۔ دی ہوا ہے دی ہوا ہے۔ دی   | ARCHITECTURE SERVICE CONTRACTOR CONTRACTOR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 177                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 210 |
| وریت کابیان 180 طول دعاء کاراز 213 اوریت کابیان 180 هفیقت دعاء کاراز 214 هفیقت دعاء 180 هفیقت دعاء 180 معنی وریت کی شخصی 182 اوریت کی شخصی 183 هفیقد کے معنی 216 هفیقد کے معنی 183 هفیقد کے معنی 184 ہفیقد کے دوجہ کے اساعیل کا تورات میں ہوئے کی وجہ نظید اور بی کی طرف ہے ہے اسلی کی طرف ہے ہے دھائی و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | A CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR | 178                                      | صلوة مطلوبه كوابرات التيارة أل ابراتيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| وریت کی تحقیق 180 هیقت دعاء معنی وریت کی تحقیق 180 معنی وریت کی تحقیق 182 آنھویں فصل 182 اور اسم 183 معنی 183 هی مُحَمَّدِ کے معنی 183 هی اُسلامت اور اسم معنی منظم الله الله وریک کی شرح الله الله وریک کی اوریت میں اولاد وختر بھی داخل 184 بنا کی اورات میں ہونے کی وجہ اسماعیل کا تورات میں ہونے کی وجہ نظامیں ویک کی الله الله الرحمٰن کے خصائل و 223 نظائل و 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | The state of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 179                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| معنی ذریت کی تحقیق 182 آٹھویں فصل<br>اضافت اور اسم 183 اور برکت کی شرح<br>﴿ إِنَّا حَمَلْنَا ذُرِیَنُهُم ﴾ کے معن 183 اور برکت کی شرح<br>ذریت میں اولاد دختر بھی داخل 184 بنی اسرائیل کا ذکر قرآن میں اور بنی 222<br>ہیا شیں<br>نب باپ کی طرف ہے ہے 185 خاندان خلیل الرحٰن کے خصائل و 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| اضافت اور اسم الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10.0                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 214 |
| ﴿ إِنَّا حَمَلْنَا ذُرِيَتُهُمْ ﴾ کے معنی 183 اور برکت کی شرح<br>ذریت میں اولاد دختر بھی داخل 184 بنی اسرائیل کا ذکر قرآن میں اور بنی 222<br>ہےیا شیں<br>نب باپ کی طرف ہے ہے 185 خاندان خلیل الرحمٰن کے خصائل و 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 040 |
| ذرُیت میں اُولاد و ختر بھی داخل 184 بنی اسرائیل کا ذکر قرآن میں اور بنی 222<br>ہے یا شیں<br>نب باپ کی طرف ہے ہے 185 خاندان خلیل الرحمٰن کے خصائل و 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 000000                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 216 |
| ہے یا نمیں اساعیل کا تورات میں ہونے کی وجہ انسیاب کی طرف ہے ہے۔<br>نب باپ کی طرف ہے ہے۔ 185 خاندان خلیل الرحمٰن کے خصائل و 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 000000                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 100 |
| نب باپ کی طرف ہے ہے 185 خاندان خلیل الرحن کے خصائل و 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 184                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 22  |
| A STATE OF THE PARTY OF THE PAR | 7.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 10 <i>E</i>                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 222 |
| 6 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | and the second s | -                                        | The second secon | 223 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10.0 0 5 10 0 U                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 100                                      | E ( O ) T SE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |

|      | 6        | 7140 P                             |     | 1                                   |
|------|----------|------------------------------------|-----|-------------------------------------|
| A    | 7        |                                    |     |                                     |
| 23   |          |                                    |     | نویں صل                             |
| Wa   | 269      | مقام : 6                           | 228 | حيدومجيد براختتام صلوة كابيان       |
| 53/  | 271      | مقام : 7                           | 228 | حمید و مجید کے معنی                 |
|      | 273      | مقام : 8                           | 229 | حر کے معنی                          |
| 3    | 274      | مقام : 9 11 11                     |     | وسويس فصل                           |
| 3    | 275      | وجوب درود شریف کے دلائل<br>:       | 232 | ان وعوات و افكار كا بيان جو الفاظ   |
| 5    | 285      | فصل : عدم وجوب درود شريف           |     | مختلفہ کے ساتھ مروی ہیں             |
| 534  |          | کے ولا کل                          |     | باب چهارم                           |
|      | 289      | مقام : 13 14 13 15                 |     |                                     |
| 1    | 290      | مقام : 16 تا 40                    | 236 | ورود خوانی کے مقام و محل بہیان      |
| T    |          | ( 27, 1                            | 236 | المازين درود فرض مونے حراب نے كى    |
|      | No.      |                                    |     | ري شيخ                              |
| RS   | 312      | درود کے فوائد و ثمرات کابیان       | 250 | نماز میں وجوب صلوٰۃ کے دلائل ' دلیل |
| ><   | 317      | وجوديه كارة                        | 0,, | اقل ا                               |
| >    | 1        | الله فشر                           | 252 | اس استدلال پر چند سوال              |
| 5 C  | The same |                                    | 252 | ان سوالات کے جوابات                 |
|      | 326      | نبی ساتی کے سوای صلوۃ وسلام کاذکر  | 253 | و وليل دوم                          |
|      | 331      | غيرانبياء يرصلوة كالمشك            | 254 | دلیل سوم                            |
| 23   | 331      | صرف آل پر درود ہو سکتا کے پانسیں   | 255 | اعتراض سوم                          |
| Wa   | 332      | آل کے سوا اوروں پر صلوٰۃ (درود)    | 256 | اعتراض چهار م                       |
| 1536 | 332      | کیا سلام جمعنی صلوۃ (درود) ہے      | 257 | اعتراض مشثم                         |
|      | 333      | صلوة كو محمد و آل محمد ير خاص كرنے | 258 | وليل چهارم                          |
| -3   |          | والوں کے دلائل                     | 259 | وليل فيجم ولنششم                    |
|      | 335      | صلوة (درود) كو عام ركھنے والوں     | 260 | ورود شريف پڙھنے کا (دو سرا محل)     |
| 3    | 8        | کے ولائل                           | 262 | مقام : 3                            |
| 1936 | 339      | قاتلین عموم کے دلائل کا جواب       | 264 | مقام : 4                            |
| 13   | 344      | اس مسئلہ میں فیصلہ کن بات          | 267 | مقام : 5                            |
| -    |          | Market Market                      | V±/ | LA CONTRACTOR IN THE                |
| 1    | SA.      | 1000                               | 1   | 4 4 6                               |

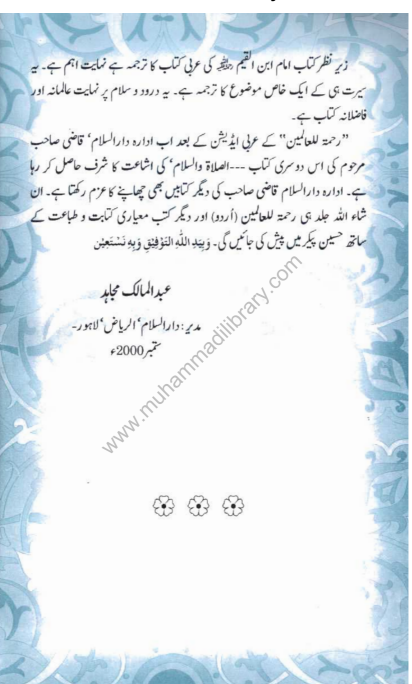
# عرض ناشر

قاضی محمہ سلیمان منصور پوری روایشہ سیشن جج ریاست پٹیالہ (مشرقی پنجاب) کی شخصیت محاج تعارف نہیں۔

آپ صرف ایک گاور قاضی ہی نہیں تھے بلکہ آپ خصائل حمیدہ کا مجموعہ اور علوم و معارف کا گنجینہ تھے آگئے کی ذات قدیم و جدید کا حسین امتزاج اور علم و عمل کا جامع نمونہ تھی۔ علاوہ ازیں اسلام کے ایک عظیم مبلغ و داعی اور رسول اللہ ساٹھیلے کے سے محب اور متبع تھے۔

آپ نے اپنے پیچھے جس طرح اپنی سرت و روار کے تابندہ نقوش چھوڑے جو بعد میں آنے والوں کے لئے رہنما ہیں' اسی طرح آپ نے علمی یاد گاریں بھی تصنیفات کی صورت ہیں چھوڑی ہیں جن سے لاکھوں اُردو دان فیض یاب ہو رہے ہیں اور ہوتے رہیں گے سے گراں قدر تصنیفات آپ کے لئے ایکے صدقہ جارہے کی حیثیت رکھتی ہیں جن سے عنداللہ آپ کے رہے باند سے بلند تر ہوتے رہیں گے۔ ان شاء اللہ العزیز۔

آپ کی شہرہ آفاق کتاب ''رحمۃ للعالمین'' ہے جس نے آپ کو بھیشہ کے لئے زندہ جاوید بنا دیا ہے۔ دارالسلام' الریاض - لاہور کو اللہ تعالیٰ نے یہ شرف عطا فرمایا کہ سیرت پر لکھی ہوئی' اس کتاب کو' جو عوام و خواص میں مکساں مقبول ہے' رسول عربی طاق کے کا دبان -- عربی-- میں منتقل کر کے شائع کیا۔ اس سے اب پاک و ہند کے علاوہ عرب دنیا بھی مستقیض ہو رہی ہے۔ تَقَبَّلَ اللّٰہُ مِنَّا وَمِنْهُ



# مقدمه

فاضل مترجم مولانا قاضی محر سلیمان منصور پوری روایت سیشن هجی ریاست بٹیالہ بھی اپنے دور کے جید عالم' مایہ' ناز محقق اور مصنف ہی کی طرح سلفی العقیدہ اور ذات رسالت آب سائیلی ہے بناہ شغف و محبت رکھنے والے بزرگ تھ' جس کا سب بڑا جبوت ان کی شہرہ آفاق تالیف" رحمۃ للعالمین" ہے جو سیرت رسول (سائیلی) پالے مثل کتاب اور مقبول انام ہے۔ زیر نظر کتاب بھی ان کے جذبہ حب رسول کا یوں سمجھنے گویا مظہر ثانی ہے۔ کیونکہ یہ مضمون بھی سیرت مبارک ہی کا ایک گوشہ اور زات رسالت آب سائیلی ہی اس کا خاص موضوع ہے۔ فاضل مترجم کے بے بناہ جذبہ رحب رسول کا اندازہ اس سے بھی بخوبی لگایا جا سکتا ہے کہ آپ جب دوبارہ (۲۳ سالھ) حب رسول کا اندازہ اس سے بھی بخوبی لگایا جا سکتا ہے کہ آپ جب دوبارہ (۲۳ سالھ) میں سفر جج پر تشریف لے گئے تو واپسی پر جہاز ہی میں آپ کی روح قف عضری سے میں سفر جج پر تشریف لے گئے تو واپسی پر جہاز ہی میں آپ کی روح قف عضری سے میں سفر جج پر تشریف لے گئے تو واپسی پر جہاز ہی میں آپ کی روح قفس عضری سے میں سفر جج پر تشریف لے گئے تو واپسی پر جہاز ہی میں آپ کی روح قفس عضری سے

پرواز کر گئی اور عمع رسالت کے اس پروانے کی تعش وہیں ، بحر تلاطم خیز کی موجوں کی نفر کر دی گئی۔ گویا محبوب کی راہ میں آنے والاطویل و عمیق ، بحرناپیدا کنار آپ کی قبر ہے۔ تَعَمَّدَهُ اللّٰهُ بِرَحْمَتِهِ وَرِضْوَانِهِ

یہ کتاب متحدہ ہند میں فاضل مترجم علیہ الرحمہ کی زندگی میں امر تسرے شائع ہوئی متحدہ ہند میں فاضل مترجم علیہ الرحمہ کی زندگی میں امر تسرے شائع ہوئی تھی۔ اس کے بعد یہ نایاب ہوگئی اور جب ہے ہی شائقین علم 'اصحابِ ذوق اور مجانِ رسول اس کی تلاش میں سرگرداں رہے۔ آ آنکہ پھر 1972ء میں لاہور پاکستان ہے اس کا دو سرا ایڈیشن شائع ہوا۔ لیکن جلد ہی وہ بھی نایاب ہوگیا۔ اب دارالسلام ۔ الریاض 'لاہور۔ کے جھے میں یہ سعادت آ رہی ہے کہ وہ اس گو ہرنایاب کو شائع ہو کے عام کرے۔

داوالسلام نے اس تیاب کو ظاہری اور باطنی دونوں اعتبار سے بہتر سے بہتر السلام کی سعی کی ہے۔ \* چنانچہ سی تو اصل عربی نیخے کے ساتھ مقارنہ کر کے متعدد اغلاط کی تقیچ کر دی گئی ہے۔ \* بہت کے زواۃ کے نام 'حتی کہ عربی نیخے میں بھی غلط تھے۔ اساء الرجال کی کتابوں سے ان کی بھی تھے کر دی گئی ہے۔ \* عربی اشعار اور بہت می آیات و احادیث کے تراجم نہیں تھے 'ان سے کا ترجمہ کر دیا گیا ہے۔

علاوہ ازیں ناگزیر مقامات پر زبان و بیان کی بھی اصلاً کی گئی ہے۔ جس کا فریضہ محترم پروفیسر ڈاکٹر ذوالفقار کاظم صاحب نے نمایت محت ' اخلاص اور محبت سے سرانجام دیا ہے اور ادارے کے ایک نوجوان فاضل جناب آصف اقبال نے اس سلطے میں خاصی محنت کی ہے' اللہ تعالی ان کو جزائے خیردے اور توفیق مرضیات سے نوازے اور ان کے لیے ذریعہ نجات بنائے۔ آمین۔

حافظ صلاح الدين يوسف

مدیر: شعبهٔ تحقیق و تصنیف ٔ دارالسلام ٔ لاہور-جمادی الثانیہ ۲۱ ۱۳ هـ - تتبر ۲۰۰۰ء

# مقدمة المؤلف

اَلْحَمْدُ للهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَعْدِيْهِ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوْدُ اللهِ اللهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيْئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ وَالسَّلامُ عَلَى اللهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ وَالسَّلامُ عَلَى اللهُ فَمَالَهُ مِنْ تَبِعَهُ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ اللهِ وَصَحْبِهِ وَمَنْ تَبِعَهُ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ اللهَيْن

اس کتاب کانام میں کے بھلاء الافہام فی الصلوۃ والسلام علی خیرالانام" رکھا ہے۔
اس کے پانچ ابواب ہیں۔ اپنے معینے پر یہ کتاب گراں قدر مواد اور کثرت فوا کد
میں اس طرح منفرد ہے کہ ابھی تک کی نے اس انداز سے کوئی چیز نہیں لکھی۔ ہم
نے اس میں وہ حدیثیں جمع کر دی ہیں جو حضوت کی ماٹھ کیا پر صلوۃ و سلام کے سلسلے
میں بیان کی گئی ہیں۔ اور معلول حدیثوں کی علتوں (وہونات) پر بھی اچھی طرح روشنی
میل بیان کی گئی ہیں۔ اور معلول حدیثوں کی علتوں (وہونات)

علاوہ اذیں اس دعار (درود شریف) کے اسرار' اس کے فصل شرف اور جن حکمتوں اور فوائد پر بیہ مشتمل ہے' ان کی وضاحت کی گئی ہے اور ان مواطن (مقامات) کا ذکر کیا گیا ہے جہاں جہاں درود کا پڑھنا مسنون و مستحب ہے پھر درود کی مقدار واجب' اس میں اہل علم کا اختلاف اور رائے اور غیر صحح نذہب کا بیان ہے۔ بسرطال کتاب کی خوبیاں بیان سے بالا ہیں۔ جس کا اندازہ کتاب کا پڑھنے والا ہی کر سکتا ہے۔

والحمدلله رب العالمين

باب اوّل

# نبی اکرم طلی کے برصلوۃ بھیجنے کے بارہ میں جو کچھ وارد ہواہے اس کابیان

"یا اللہ! حفرت محمد (سلیم) اور آپ کی آل پر رحمت خراجس طرح تونے حفرت ابراہیم (سلیم) کی آل پر رحمت فرمائی اور آپ کی آل پر رحمت فرمائی اور حفرت ابراہیم (سلیم) کی آل پر برکت فرمائی۔"

پھر فرمایا کہ سلام کو تم جانتے ہی ہو۔ اس حدیث کو امام احمد و مسلم و نسائی اور ترندی میں مطابع کی اسلام احمد نے بشیر بن سطح کیا ہے۔ اور ترندی نے صحیح کما ہے۔ امام احمد نے بشیر بن سطح بڑائٹر کے سوال میں یہ الفاظ زیادہ روایت کئے ہیں:

«فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ إِذَا نَحْنُ صَلَّيْنَا فِي صَلاَتِنَا» "جب ہم نماز كے اندر درود پڑھاكريں توكس طرح پڑھاكريں۔"

فصل اوّل

# احادیث صلوٰۃ کے راویوں کابیان

احادیث صلوة کے راوی صحابہ درج ذیل ہیں:

(1) ابومسعود انصاری بدری (2) کعب بن عجره

(4) ابوسعید الخدری (5) طلحه بن عبید الله (7) علی بن ابی طالب (5) علی بن ابی طالب (7)

(10) سل بن سعد الساعدي (11) (ر) مسعود

(13) ابوطلح الانصاري (14) انس بن الكري

(16) عامرین ربیعه (17) عبدالرحمٰن بن گفت

(19) اوس بن اوس (20) حسن بن على مرتضى (21) حسين بن على مرتضى

(22) فاطمة الزهرا (23) براء بن عازب

(28) ابوامامه البابلي (29) عبد الرحمٰن بن بشرين مسعود (30) ابوبرده بن بيار

(31) عمار بن ياسر (32) جابر بن سمره

(34) مالک بن الحویرث (35) عبدالله بن جزءالزبیدی (36) عبدالله بن عباس

(37) الوزر

(3) ابوحمدالساعدي

(6) زيد بن حارثه يا أبن خارجه

(9) بريده بن الحصيب

(12) فضاله بن عبيد

(15) عمر بن الخطاب

(18) الى بن كعب

رويفع بن ثابت الانصاري

(25) چابرين عبدالله (26) ابورافع مولي رسول الله التي الله عبد الله بن الي او في

(33) ابوامامه بن سل بن حنیف

(38) واثله بن اسقع (39) ابو بكرالصديق

(40) عبداللّذين عمر (41) سعيد بن عمير الانصاري جواين باب عمير سے روايت كرتے

(42) حمان بن منقذ رقب الله الله الله المروه المحاب بدر ميس سے بيں۔

(1) ابو مسعود بنالته کی حدیث کی وضاحت صدیث بالا صحیح ہے۔ امام احمد

رواللہ نے روایت میں جو اضافہ کیا ہے اس کے شروع میں ہے کہ: "آیک آدمی آیا اور نبی ملٹی کے سامنے بیٹھ گیا اور سوال کیا کہ جب ہم نماز میں ہوں تو کس طرح درود پڑھا کریں۔" آپ خاموش ہو رہے حتی کہ ہم کئے لگے۔ کاش میہ شخص سوال ہی نہ کرتا۔ پھر آپ نے ارشاد فرمایا:

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَالْ إِبْرَاهِيْمَ وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الْ مِبْرَاهِيْمَ فِي الْعَالَمِيْنَ وَعَلَى الْ إِبْرَاهِيْمَ فِي الْعَالَمِيْنَ إِنْ الْعَالَمِيْنَ عَلَى الْ إِبْرَاهِيْمَ فِي الْعَالَمِيْنَ إِنَّكَ حَمِيْدً هَيْمَ الْعَالَمِيْنَ الْعَالَمِيْنَ عَلَى الْ إِبْرَاهِيْمَ فِي الْعَالَمِيْنَ إِنْ الْعَالَمِيْنَ أَلَّهُ مَعْ الْعَالَمِيْنَ الْعَلَمْ اللّهِ الْعَلَيْمِيْنَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

"یا الله! ای نبی محمد ( این ) اور آپ کی آل پر رحمت نازل فرما جس طرح تو نے ابراہیم ( مین ) اور ان کی آئی پر رحمت نازل فرمائی ' اور حضرت محمد ( الله الله ) اور آپ کی آل پر این نازل فرمائی جمانوں میں ' یقینا تو قائی تر یف اور بزرگ والا ہے۔ "

ابن خزیمہ و حاکم بڑھینیا نے بھی اپنی اپنی صیح کیں اس اضافے کو روایت کیا ہے۔ اور حاکم نے اس کو شرط مسلم پر بتلایا ہے۔ گرید حاکم کی سل انگاری ہے۔ کیونکہ مسلم نے اصول میں ابن اسحاق ہے جمت نہیں لی۔ بلکہ متابعات و شواہر میں اسے لائے ہیں۔

اس اضافے میں علت میہ بتلائی گئی ہے کہ اس روایت کو صرف ابن اسحاق نے بیان کیا ہے اور وہ دیگر راویوں سے اختلاف کرتا ہے۔ اس کے دو جواب ہیں۔

ابن اسحاق ثقد ہے اور کسی نے ایسی جرح نہیں کی کہ ترک ججت اس سے ضروری ہو۔ بڑے بڑے ائمہ نے اسے ضروری ہو۔ بڑے بڑے ائمہ نے اسے ثقہ کما اور حفظ و عدالت (یادداشت اور پرہیزگاری کے جملہ اوصاف) کے ساتھ اس کی تعریف کی ہے۔ اور بیہ ظاہر ہے کہ روایت کے لیے بھی دونوں اوصاف نمایت اہم ہیں۔

این اسحاق کی روایت میں تدلیس <sup>©</sup> کا خوف ہوتا ہے۔ لیکن یمال محمہ بن ابراہیم ہے ساعت کی صراحت ہے۔ لیس وہ شبہ جاتا رہا۔ سنن میں دار قطنی نے کما ہے کہ اس حدیث میں سب راوی ثقہ ہیں۔ علل میں ہے کہ دار قطنی سے اس بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے کما محمہ بن اسحاق تو محمہ بن ابراہیم تیمی سے وہ محمہ بن عبداللہ بن زید ہے وہ ابومسعود سے روایت کرتا ہے۔ اور تعیم المجمر نے محمہ بن عبداللہ سے روایت کی ہے۔ اختلاف تعیم سے بڑا۔ کیونکہ مالک بن انس (اور علی بذا قعنی و معن و اصحاب عطاء) تو تعیم سے اور تعیم محمہ سے اور تعیم محمہ اور عمل بذا قعنی و معن و اصحاب عطاء) تو تعیم سے اور تعیم محمہ سے اور تعیم محمہ اور عمل بنا ہے۔ اس میں روایت مالک کا انسان الفراء تعیم سے اور نید اپنے باپ سے کہتا ہے۔ اس میں روایت مالک کا اختلاف ہے۔ مگر روایت ہے۔

میں کہتا ہوں کہ اس اضافے میں تنظاف ابن اسحاق سے ہوا ہے۔ کیونکہ ابراہیم بن سعد تو ابن اسحاق سے اضافے کے ساتھ روایت کرتا ہے۔ اور زہیر بن معاوید ای سے بغیراضافے کے۔ عبد بن حمید نے سند میں احمد بن یونس سے طبرانی نے مجھم میں زہیر سے جو روایت کی ہے۔ وہ بھی بغیراضافے کے سے واللہ اعلم۔

ابو مسعود رفاقتہ کا حال: ابو مسعود راوی حدیث اور مشہور صحابی ان کے بارے میں عبداللہ بن احمد مقدی د ان کے بارے میں عبداللہ بن احمد مقدی د ان کو بدری اس لیے کہتے ہیں کہ یہ بدر میں اترے یا ٹھبرے بن تعلیہ بدری ہے۔ ان کو بدری اس لیے کہتے ہیں کہ یہ بدر میں اترے یا ٹھبرے تھے۔ جمہور علماء سرکا اتفاق ہے کہ یہ بدر کے غزوہ میں شریک نہیں ہوئے۔ گر بعض کتے ہیں کہ شریک موئے تھے۔ بال اس پر اتفاق ہے کہ بیعت عقبہ میں شامل تھے۔ اس اس پر اتفاق ہے کہ بیعت عقبہ میں شامل تھے۔ امیرالمومنین علی مرتضی بڑھ نے ان کو لشکر کشی صفین کے وقت والی کوفہ بنایا تھا۔

راوی کا ایسے صینے سے روایت کرنا جو ساع حدیث پر صراحة دلالت تو نہ کرتا ہو البتہ ساع حدیث کا وہم پیدا کرتا ہو۔ مثلاً "عن فلان ' روی عن فلان ' قال فلان۔

عید کے روز ان کو اپنا نائب بنا کر معجد میں ضعیف لوگوں کو نماز پڑھانے کے لیے بھی چھوڑ جایا کرتے تھے۔ ۴مھ ما ۷۰ھ کے بعد انہوں نے وفات یائی۔

میں کہتا ہوں کہ غزوۂ بدر میں ان کے شریک ہونے کا ذکر چار ائمہ نے کیا ہے۔ امام بخاری و ابن اسحاق و زہری پڑھیئے ⊕ (چوتھا نام کتاب میں نہیں) ⊙

(2) کعب بن مجره بخاشد کی حدیث ہے اس حدیث کو اہل صحاح و اصحاب سنن و مانید نے عبدالرحن بن

الى كيلى سے روایت كيا ہے۔ الحمد لله! اس حدیث میں کچھ شبہ نمیں۔ صحیحین کے لفظ ابن الى كيلى سے روایت كيا ہے۔ الحمد لله! اس حدیث میں کچھ شبہ نمیں تم كو ایک تحفہ دوں؟ نبی ابن الى كيلى سے بيہ بین۔ مجھے كعب بن عجرہ ملے۔ كما ميں تم كو ایک تحفہ دوں؟ نبی اكرم ملاً الله مارے پاس تشریف لائے ہم نے عرض كيا كه حضور پر سلام بھينے كا طريقه تو ہم جان چكے بین فرمائے صلوق كس طرح بھيجيں۔ فرمايا كما كرو:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلٰی هُ حَمَّدِ وَعَلٰی الِ مُحَمَّدِ، كَمَا صَلَّیْتَ عَلٰی الِ مُحَمَّدِ، كَمَا صَلَیْتَ عَلٰی الِ إِبْرَاهِیْمَ إِنَّكَ رَصِیْدٌ مَّجِیْدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكُ عَلٰی مُحَمَّدٍ وَعَلٰی الِ مُحَمَّدٍ فَهَا بَارِخْتَ عَلٰی الِ إِبْرَاهِیْمَ إِنَّكَ حَمِیْدٌ مَّجِیْدٌ»

"یا الله! حضرت محمد (ملی اور آپ کی آل پر جمت نازل فرماجس طرح تو فراجی الله! حضرت فرماجس طرح تو فرماجیم (ملیته) کی آل پر رحمت نازل فرمائی میشیناً تو های تعریف اور بزرگ والا ہے اور حضرت محمد (ملی الله الله) اور آپ کی آل پر برکت نازل فرماجس طرح تو فی ایراجیم (ملیته) کی آل پر برکت نازل فرمائی میشیناً تو قابل تعریف اور بزرگ والا ہے۔ "

عقبہ ٹانیہ کی بیعت میں شامل ہوئے اور غزوہ احد میں بھی۔ جنگ بدر میں ان کی شمولیت
 کو ابن مندہ ابولغیم و ابن عبداللہ علماء سیرنے صبح تسلیم نہیں کیا۔ محمہ سلیمان عفی عنہ۔

کتاب میں چوتھا نام نہیں ہے' اصابہ میں ہے کہ: ابو عتبہ بن سلام اور مسلم نے کئی میں کتاب کہ وہ بدر میں حاضر ہوئے تھے۔

نے فرمایا: حاضر ہو جاؤ۔ ہم حاضر ہو گئے۔ جب نبی اکرم مٹھیلے نے منبرکے پہلے زینہ پر قدم رکھا تو آمین کہا۔ پھر دو سرے زینے پر قدم رکھا تو آمین کہا۔ پھر تیسرے درجہ پر قدم رکھا تو آمین کہا۔ جب فارغ ہوئے تو منبرے اڑے۔ ہم نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہم نے آپ سے جو آج ساوہ پہلے نہ ساتھا۔ فرمایا:

"جبریل میرے سامنے آئے اور کہا: جس نے ماہ رمضان پایا اور وہ بخشانہ گیا وہ (رحمت سے) دور ہے۔ میں نے کہا: آمین۔ میں نے دوسرے زینے پر قدم رکھا تو جبریل نے کہا: جس شخص کے سامنے آپ کا نام لیا جائے اور وہ درود نہ پڑھے وہ بھی (رحمت سے) دور۔ میں نے کہا: آمین۔ میں نے تیسرے زینے پر قدم رکھا۔ جبریل کے کہا: جس نے والدین کو یا دونوں میں سے ایک کو بردھانے میں پایا اور جنت میں گھا: جس نے والدین کو یا دونوں میں سے ایک کو بردھانے میں پایا اور جنت میں گھا: جس نے دوا وہ بھی (رحمت سے) دور۔ میں نے آمین کھا۔ "

عاكم نے اس كو صحح الاسناد كما ہے۔

کعب بڑاتی کا حال: کعب بن عجرہ انصاری سلمی بڑاتی جھی ہی اور راوی حدیث ہیں۔ ان کی کنیت ابواسحاق ہے۔ ان کا شار بن سالم میں ہوتا ہے۔ سی بھرو بن عوف قوقل کے بھائی ہیں۔ عمرو بن عوف صاحب مال و منال شخص تھا۔ جب کوئی خوف اور ڈر کا مارا اس کے پاس پناہ کے لیے آتا تو وہ کہا کرتا:

«قَوْقَلُ حَيْثُ شِئْتَ»

مطلب میر کہ اترواور امن سے رہو۔

کثرت استعمال سے وہ خود قوقل اور ان کی اولاد قواقلہ مشہور ہوگئ۔

واقدی کہتے ہیں' یہ انصار کے حلیف نہیں' بلکہ ان میں سے ہیں۔ ابن سعد کہتے ہیں' میں نے انصار میں ان کا نام ڈھونڈا نہ ملا۔ ان کی کنیت ابو محمد ہے۔ اور آیت: ﴿ فَفِدْيَةً مِن صِيَامِ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْنُسُكِّ ﴾ (البقرة ١٩٦/١٩٦)

ان کیلئے اتری تھی۔ یہ کوفہ بھی گئے تھے۔ انکی وفات مدینہ منورہ میں ۵۱ھ یا ۵۲ھ یا ۵۳ میں ۵۵ سال کی عمر میں ہوئی۔ اہل مدینہ اور کوفہ نے ان سے روایت کی ہے۔ (4) ابو حمید ساعدی بناتی کی حدیث ہے اس حدیث کو بخاری اور مسلم،

ابوداؤد' نسائی اور ابن ماجہ نے اپنی

انی اساد کے ساتھ روایت کیا ہے کہ صحابہ نے عرض کیا' یا رسول اللہ! آپ پر درود تس طرح بهيجين فرمايا: كها كرو:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّأَزْوَاجِهِ وَذُرَيَّتِهِ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْمَ، وَبَأَرُكُ عَلَى مُحَمَّدِ وَأَزْوَاجِهِ وَذُرِّ يَتِهِ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْمَ اللَّهِيْ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ"

"يا الله! حفرت محد (التيميم) اور ال في إداح مطرات ( على ) اور ال كي اولاد ير رحمت نازل فرماجس طرح توني أجريم (مالين) كي آل ير رحمت نازل فرمائی اور برکت فرما حضرت محد (التهيم) اور ان مي الدواج مطهرات اور اولادير جس طرح تونے برکت نازل فرمائی ابراتیم (میانی) کی ای پر بقینا تو قابل تعریف اور بزرگی والا ہے۔"

ابو حمید ساعدی مناتفهٔ کا حال: ابن عبدالبر دانثیه کہتے ہیں کہ ابو حمید ساعدی کے نام میں اختلاف ہے۔ کوئی تو منذرین سعدین منذر کوئی عبدالرحمٰن بن سعدین منذر کوئی عبدالرحمٰن بن عمرو بن سعد بن مالك ممو كي عبدالرحمٰن بن عمرو بن سعد بن مالك بن خالد ین ثعلیہ بن عمرو بن الخزرج بن ساعدہ کہتا ہے۔ یہ اہل مدینہ میں شار ہوتے ہیں۔ معاوییہ بغالثہ کے آخر عہد حکومت میں ان کا انتقال ہوا۔ صحابہ میں سے جابر بغالثہ اور تابعین میں ے عروہ بن زبیر عباس بن سل بن سعد ، محمد بن عمرو بن عطار ، خارجہ بن سعد ابن ثابت اور اہل مدینہ کے تابعین کی ایک جماعت ان ہے روایت کر تی ہے۔

(5) ابواسید و ابو حمید کی حدیث نے فرمایا: جب مجدیں آؤ تو:

«اَللَّهُمَّ افْتَحْ لِيْ أَبُوابَ رَحْمَتِكَ»

اور جب مسجد سے نکلو تو:

«اَللَّهُمَّ إِنِّيْ اَسْئَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ»

(6) ابوسعید خدری رفاقتہ کی حدیث اسلام کرنے کو تو ہم جان گئے۔ مگر آپ سلام کرنے کو تو ہم جان گئے۔ مگر آپ

پر درود کس طرح بھیجیں۔ فرمایا: کها کرو:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ، وَبَادِكُ عَلَى أَلِ مُحَمَّدِ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْمَ، وَبَادِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْمَ»

"یا الله! اپ رسول اور بند گفت محد (التیلیم) پر رحمت نازل فرماجس طرح تو نے ابراہیم (طیعیم) پر رحمت نافی فرمائی اور برکت نازل فرمائی اجراہیم (طیعیم) محد (التیلیم) اور ان کی آل پر جس طرح تو نے بہت نازل فرمائی ابراہیم (طیعیم) کی آل بر۔"

اس کو صحیح میں امام بخاری نے اور نسائی و ابن ماجہ نے ایک بنی اساد کے ساتھ روایت کیاہے۔

ابو سعید خدری بخاتی کا حال: ابو سعید خدری بخاتی کا نام سعد بن مالک بن سنان ہے۔ اور اپنی کنیت ہے ہی مشہور ہیں۔ ابن عبدالبررطینی کتے ہیں کہ سب سے پہلے جنگ خندق میں شامل ہوئے۔ انہوں نے رسول کریم التی ہی ہمر کاب ہو کر بارہ غزوات میں حصہ لیا۔ یہ ان صحابہ میں سے ہیں جنہوں نے نبی کریم التی ہی کی کثیر تعداد میں سنتوں کو حفظ کیا تھا۔ ان سے صحابہ اور تابعین کی ایک جماعت روایت کرتی ہے۔ میں سنتوں کو حفظ کیا تھا۔ ان سے صحابہ اور تابعین کی ایک جماعت روایت کرتی ہے۔

<sup>🛈</sup> انصاری خزرجی- قاضی محمد سلیمان عفی عنه-

(7) طلحہ بن عبیداللہ فاللہ کی حدیث مند احمد میں ہے کہ ہم نے بی ریم النام سے عرض کیا کہ حضور پر ورود

کس طرح بھیجا کریں۔ فرمایا : کہا کرو:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِيْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ، وبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّعَلَى أَلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ»

"يا الله! حصرت محمد ( التيكيم) اور ان كي آل ير رحمت نازل فرما جس طرح تو نے ابراہیم (ملائلہ) پر رحمت نازل فرمائی ایفینا تو قابل تعریف اور بزرگ والا ہے۔ اور برکت نازل فرما حضرت محمد (ساتھیم) اور ان کی آل پر جس طرح تو نے برکت نازل کو کی ابراہیم (ملائلہ) کی آل پر۔ یقیناً تو قابل تعریف اور بزرگ والا ہے۔"

نسائی نے یوں کہا ہے کہ ایک شخص سوال کے جواب میں فرمایا کو:

"اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّد كَمَا كَأَيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ، وَبَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى إِلِّ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ"

"يا الله! حفرت محمد (ستيميم) ير رحمت نازل فرماجس طريق في ايراييم (طيلة) یر رحمت نازل فرمائی یقینا تو قابل تعریف اور بزرگی والا ہے اور حفزت محمه (طن بیل) اور ان کی آل یر برکت نازل فرها جس طرح تو نے ابراہیم (طابط) یر بركت نازل فرمائي يقييناً تو قابل تعريف اور بزرگي والا ہے۔"

نائی نے اسحاق بن ابراہیم کے طریق سے یوں روایت کی ہے:

"يا الله! حضرت محمد (التي الم) ير رحمت نازل فرماجس طرح تون إبراجيم (ملايقا) اور ان کی آل پر رحمت نازل فرمائی میتیناً تو قابل تعریف اور بزرگی والا ہے۔ اور برکت نازل فرما حضرت محمد (النظیم) اور ان کی آل پر جس طرح تونے بر کت نازل فرمائی ابراہیم (ملائلہ) کی آل بر۔ یقیناً تو قابل تعریف اور بزرگی والا

عثان بن عبداللہ بن موہب جو نسائی کی دونوں روایتوں اور امام احمہ کی روایت کا راوی ہے۔ اس حدیث کو موکٰ بن طلحہ سے روایت کرتا ہے اور شیخین نے بھی مویٰ بن طلحہ ہے اس کی روایت کی ججت پکڑی ہے۔

(8) زیر بن خارجہ رہالتہ کی حدیث اس کو جے امام احمہ نے روایت کیا ہے کہ میں نے رسول اللہ سٹھیلے سوال

کیا کہ آپ پر صلوٰۃ کی کیا کیفیت ہے۔ فرمایا : درود جیجو اور اس میں جہدو کوشش کرو اور يول كهو .:

«ٱللَّهُمَّ بَارِكْ عَلِي مُحَمَّدِ وَعَلَى الِ مُحَمَّدِ كَمَا بَارِكْتَ عَلَى ال إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكُ ﴿ مِيْدٌ مَّحِيْدٌ ا

"یا الله! حفرت محمد ( النافی ال ای آل پر برکت نازل قرماجس طرح تو ف ابراجیم (ملاینکا) کی آل پر برکت ناکل فرمائی' یقیناً تو قابل تعریف اور بزرگی والا

نسائی و اسمعیل بن اسحاق و حافظ ابو عبدالله بن مند نے بھی اس کو اپنی اپنی اساد کے ساتھ روایت کیا ہے۔

زید بن حارث وخالف کا حال: زید بن حارث وخالف راوی حدیث میں بن سلمه میں ہیں اور ان کا نسب یوں ہے۔ زید بن شاہت بن ضحاک بن حارث بن زید بن تعلید انمی کو ابن خارجہ الخزرجی الانصاری کہتے ہیں۔ یہ بیان تو ابن مندہ کا الصحابہ میں ہے۔ کیکن حقیقت میہ ہے کہ زید بن خارجہ این ابی زہیر الانصاری الخزرجی ہیں۔ بدر میں شامل ہوئے اور عثان ذوالنورین بڑاٹھ کی خلافت میں وفات پائی۔ میہ وہ ہیں جنہوں فے وفات کے بعد بھی گفتگو کی تھی جیسا کہ ابو تعیم و ابن عبدالبر برنظیایا نے لکھا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ بعد از مرگ کلام کرنے والے خارجہ بن زید تھے۔ مگر قول اول صحح ے۔ واللہ اعلم۔

(9) سیدناعلی بن ابی طالب و الله کی حدیث کے ترزی نے روایت کیا ہے که رسول الله طالب فرمایا:

«ٱلْبَخِيْلُ الَّذِيْ مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيَّ»

"بخیل وہ ہے جس کے رو برو میرا ذکر ہو اور وہ مجھ پر درود نہ پڑھے۔"

ر نہ کی نے اس کو حسن صبیح غریب کہا ہے۔ اور بعض نسخوں میں حسن غریب لکھا منگ میں نہ میں میں میں میں میں کہا ہے۔

ہوا ہے۔ نسائی نے سنن میں' ابن حبان نے صحیح میں' اور حاکم نے متدرک میں اس کے جدورت کیا ہے۔

کو روایت کیا ہے۔

من بن عرفہ نے معنعن طریق پر علی مرتضٰی بناتھ سے بیہ حدیث روایت کی ہے کہ نبی

الفیلے نے فرمایا:

«مَا مِنْ دُعَاءِ إِلَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ السَّمَآءِ حِجَابٌ حَتَّى يُصَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهِ مُحَمَّدٍ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَى النَّبِيِّ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْحَرَى الْحِجَابُ وَاسْتُجِيْبَ اللَّعَآءُ وَإِذْ صَلَّى اللهُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يُسْتَجَبِ اللَّعَآءُ» لَمْ يُصَلِّ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يُسْتَجَبِ اللَّعَآءُ»

''دعار اور آسان میں اس وقت تک حجاب ہے جب تک رسول اللہ طاقع پر درود نہ بھیجا جائے۔ جب درود پڑھا گیا تو جب اٹھ گیا اور دعار قبول

کی گئی اور جب درود نه پرها گیاتو ده دعار بھی قبول نهیں جو آتی۔"

ليكن اس حديث ميس تين علل ہيں۔

(الف) میر حارث اعور سے سیدناعلی کی روایت ہے۔

ے شعبہ نے بیان کیا ہے کہ ابو اسحاق سیعی نے حارث سے صرف چار حدیثیں سیٰ ہیں۔ یہ حدیث ان میں سے نہیں۔

(ج) ثابت نے (جو اسحاق سے ہی روایت کر تا ہے) اس حدیث کو حضرت علی بڑاتھ کے تک موقوفاً روایت کیا ہے۔

نسائی نے حصرت علی بناٹھ کی حدیث کو اپنی اساد کے ساتھ روایت کیا ہے کہ رسول کریم ملٹھائیا نے فرمایا: ''جس شخص کو یہ پہند ہو کہ پورے پیانوں کے ساتھ اسے اجر

# مل تو چائے کہ جب ہم اہل بیت پر درود پڑھے تو یوں پڑھے:

«اَللَّهُمَّ اجْعَلُ صَلَوَاتِكَ وَبَرَكَاتِكَ عَلَى مُحَمَّدِ النَّبِيِّ وَأَزْوَاجِهِ أُمَّهَاتِ الْمُؤْمِنِيْنَ وَذُرِيَّتِهِ وَأَهْلِ بَيْتِهِ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ»

"یا الله! نبی حضرت محمد (سل کی از واج مطهرات امهات المومنین ( وی الله! نبی حضرت امهات المومنین ( وی افزان کی اور ان کی اولاد اور الل بیت پر اپنی رخمتین اور بر کتین نازل فرماجس طرح تو نے ابرائیم (ملیاتیم) پر زحمت نازل فرمائی 'یقیناً تو قابل تعریف اور بزرگی والا ہے۔ "

اس سند میں حباری بن بیار جو راوی ہے۔ ابن حبان نے اسے ثقه کہا ہے اور

بخاری نے کہا ہے کہ آخر بھر میں اس کی عقل جاتی رہی تھی۔ ابو حاتم رازی کا قول ہے کہ وہ قوی ہے نہ متروک۔ کی عدی کہتے ہیں کہ اس اختلاط کی وجہ ہے جس کا آخر عمر میں ہونا بیان کیا جاتا ہے' اس کی حدیث میں بعض کمزوریاں ہیں۔
میں کہتا ہوں کہ اس حدیث میں ایک اور علی ہے۔ لیعنی اس میں موسیٰ بن اسلیما تبوذکی نے عمرو بن عاصم ہے اختلاف کیا ہے۔ کیوں عمرو بن عاصم تو حبان بن بیار سے اپنی سند کو علی مرتفیٰ بڑاتھ تک پہنچاتا ہے۔ اور موسی بن اسلیما اس حبان بن بیار سے روایت کرتا ہوا اپنی سند کو ابو ہریرہ بڑاتھ تک پہنچاتا ہے۔ اور موسی بن اسلیما اس حبان بن اسلیمال ہو اور علت میہ ہے کہ عمرو بن عاصم تو حبان بن اسلیمال ہو اور علت میہ ہو گئے بخاری و کتاب ابن اسلیمال روی کا نام عبیداللہ بن طبحہ بن عبیداللہ بن کریز اور تاریخ بخاری و کتاب ابن ابن عاصم بی کو راوی کے نام میں وہم ہوا ہے۔ اور یا وہ دونوں جدا جدا اب یا تو عمرو بن عاصم بی کو راوی کے نام میں وہم ہوا ہے۔ اور یا وہ دونوں جدا جدا ہیں۔ مرعبدالرحمٰن بن طبحہ مجبول ہے۔ اس حدیث کے سوا کہیں معروف نہیں۔ اور عبی سے کی نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ عمرو بن عاصم ہے کو بخاری و مسلم میں نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ عمرو بن عاصم ہے گو بخاری و مسلم متعدیدن میں سے کی نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ عمرو بن عاصم ہے گو بخاری و مسلم متعدیدن میں سے کی نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ عمرو بن عاصم ہے گو بخاری و مسلم متعدیدن میں سے کی نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ عمرو بن عاصم ہے گو بخاری و مسلم متعدیدن میں سے کی نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ عمرو بن عاصم ہے گو بخاری و مسلم متعدیدن میں سے کی نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ عمرو بن عاصم ہے گو بخاری و مسلم متعدید کیا وہ دونوں کیا کا دور نہیں کیا۔ اس مدیث کے سواکسی میں دونوں کیا دوروں کیا بن اسلیمال اس سے زیادہ حافظ ہے۔ اورو

اس حدیث کی بروایت ابو ہریرہ دو سری سند اور متن سے اصلیت ضرور ہے۔ جس کا ذکر ہم آگے کریں گے۔

(10) ابو ہرریرہ بناٹھ کی حدیث اسلام اللہ ہوں اسلام نے اپنی سند کے ابنی سند کے ساتھ ابو ہررہ جاٹھ سے روایت کیا ہے کہ

صحابہ نے رسول اللہ ملٹھیم سے سوال کیا کہ آپ پر درود کس طرح بھیجیں۔ فرمایا 'کما

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى أَلِ مُحَمَّدٍ، وبَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ، وبَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَمَا صَلَّيْتَ وَبَارِكُتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَالِ إِبْرَاهِيْمَ وَالْ إِبْرَاهِيْمَ فِي الْعَالَمِيْنَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ»

"ما الله! حضرت محمد الشيخ اور ان كى آل پر رحمت نازل فرما اور بركت نازل فرما ور بركت نازل فرما حضرت محمد (سيخ م الله الله الله اور بركت نازل نازل فرمائى ابراتيم (ميلانه) اور الكي آل پر جمانوں ميں مقيناً تو قابل تعريف اور برگ والا ہے۔ "

رہا سلام وہ تم جانتے ہی ہو۔ یہ اساد صحیح اور شرط شخیبی پر ہے۔ اے ابن مندہ نے روایت کیا ہے۔ امام شافعی نے حدیث ابو ہریرہ یوں روایت کی ہے سوال کے جواب میں فرمایل کھو:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَّلَيْتَ عَلَى الْإِرَاهِيْمَ وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ ثُمَّ تُسَلِّمُونَ عَلَى »

"یا الله! حضرت محمد (مانیمیم) اور ان کی آل پر رحمت نازل فرماجس طرح تو نے ابراہیم (میلائل) پر رحمت نازل فرمائی اور برکت نازل فرماحضرت محمد (مانیمیم) اور ان کی آل پر جس طرح تو نے برکت نازل فرمائی ابراہیم (میلائل) پر۔ پھر مجھ بر سلام کہو۔"

ابراہیم جس سے بیہ حدیث امام شافعی رطفیہ روایت کرتے ہیں' ابن ابی کیجیٰ اسلمی

یں۔ امام شافعی رطاقیہ اس کی کی بیشی و فرو گذاشت پر بھی اس سے جب پھڑتے ہیں اور کتے ہیں کہ ابراہیم کا آسمان سے گرایا جانا' اس کے جسٹلانے سے بچھے گوارا تر ہے۔ امام مالک رطاقیہ و دیگر اشخاص نے اس پر بحث کی ہے اور ضعف و ترک کا اشارہ کیا ہے۔ اور امام مالک' احمد و یجیٰ بن سعید القطان اور یجیٰ بن معین و نسائی رہھے ہے نہا اس کے کذب کی صراحت کی ہے۔ حافظ ابن عقدہ کہتے ہیں کہ میں نے ابراہیم بن ابی بجیٰ کی حدیث پر بہت غور کیا ۔۔۔ وہ مشکر الحدیث نہیں۔ ابواحمہ بن عدی بھی اس قول سے القاق کر کے کہتے ہیں کہ میں نے ابراہیم کی بہت می حدیثوں پر نظر ڈالی' ان میں کوئی مشکر نہیں۔ بال شیوخ مجمول ہیں تو یہ ضعف ان میں اور ان کی جہت سے میں کوئی مشکر نہیں۔ بال شیوخ مجمول ہیں تو یہ ضعف ان میں اور ان کی جہت سے دوڑائی۔ لیکن ان میں کوئی مشکر نہیں۔ محمد بن سعید اصبانی بھی امام شافعی رطاقیہ کے مناتھ ایراہیم کی توثیق کرتے ہیں۔

واضح ہو کہ نبی سٹھیٹا پر درود کی احادیث ابو ہریرہ بٹائٹہ اور بھی ہیں۔ ایک وہ ہے جے عشاری نے اپنی اساد کے ساتھ ابو ہریرہ کے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ سٹھیٹا نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى عَلَىَّ عِنْدَ قَبْرِيْ وَكَّلَ اللهُ بِهِ مَلْكُ يُبَلِّغُنِيْ وَكَفْى اَمْرَ دُنْيَاهُ وَاٰخِرَتَهُ وَكُنْتُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَهِيْدًا وَشَفِيْنَاهِ

''جو شخص میری قبر کے پاس درود پڑھتا ہے اللہ تعالیٰ ایک فرشنہ مقرر کر دیتا ہے جو جھے پہنچا دیتا ہے۔ اور (درود کا پڑھنا) اس شخص کے دنیا و آخرت کے کام کو کفایت دیتا ہے۔ اور میں قیامت کے دن اس کاشہید (گواہ) وشفیع ہوں گا۔''

اس حدیث میں محمد بن موٹی جو راوی ہے وہ محمد بن یونس بن موٹی کدیمی ہے جو متروک الحدیث ہے۔ ایک حدیث صالح مولی توامہ کی ابو ہریرہ بٹاٹھ سے ہے۔ رسول اللّٰہ طالم کیلائے نے فرمایا:

«مَا جَلَسَ قَوْمٌ مَجْلِسًا فَلَمْ يَذْكُرُوا اللهَ وَلَمْ يُصَلُّوا عَلَى نَبِيِّهِ

صَلِّي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَّ كَانَ مَجْلِسُهُمْ عَلَيْهِمْ تِرَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنْ شَاءَ عَنْهُمْ وَانْ شَاءَ آخَذَهُمْ»

"کی مجلس میں کوئی قوم الی نہیں بیٹھتی جو اللہ کا ذکر اور نبی پر صلوۃ نہ کرے۔ مگریہ کہ وہ مجلس ان کے لیے قیامت کو حسرت ہوگی۔ اللہ چاہے ان کو معاف کرے چاہے ان کو کیڑے۔"

امام ترندی نے اس کو اپنی سند کے ساتھ روایت کیا اور حسن بتلایا ہے۔ پھر ایک اور سند سے بھی روایت کیا۔ استعمال بن اسحاق نے کتاب فضل الصلوۃ میں اور الوداؤد و نسائی نے سنن میں' ابن حبان نے صحیح میں اس کو روایت کیا ہے۔ ابن حبان کی شرط سند مسلم پر ہے۔ ابنی حبان نے دو سری سند کے ساتھ یہ الفاظ روایت کئے ہیں۔

''لیعنی جس مجلس میں اللہ کا ذکر اور بھی صلوٰۃ نہیں ہوا وہ ان لوگوں کے لیے قیامت کو حسرت کا سبب ہو گی۔ گو وہ تواہ کے لیے جنت میں ہی داخل ہو جائیں۔''

یہ سند شرط شخین پر ہے۔ حاکم نے اپنی سند کے ساتھ اس روایت کر کے سند کو شرط بخاری پر بتالیا ہے۔ گراس میں شبہ کا امکان ہے کیونکہ ابراہیم بن حسن بن پرنید کی روایت آدم بن ابی ایاس ہے ہے اور یہ ضعیف ہے۔ اس پر بحث کی گئی ہے۔ اور علت اس میں یہ ہے کہ ابواسحاق فزاری اعمش سے وہ ابو صالح سے وہ ابو مالح سے وہ ابو مالح سے وہ ابو مالح مولی التوامہ سے روایت نہیں کرتے تھے۔ امام مالک روایت کرتا ہے۔ اور شعبہ روایت نہیں کرتے تھے۔ امام مالک روایت کی ہی منع کرتے تھے۔ امام مالک روایت کہتے ہیں' وہ ثقہ نہیں اس سے کچھ نہ لیا جائے۔ کی گئے ہیں' وہ حدیث میں قوی نہیں۔ ایک بار کما ثقہ ہے۔ سعدی کا قول ہے: "تغیر (ذہنی کیفیت بمترنہ رہی تھی)

نسائی کہتے ہیں، ضعیف ہے۔ میں کہتا ہوں کہ صالح کے بارے میں حفاظ کے تین قول ہیں۔ تیسرا قول سب میں بہتر ہے۔ یعنی فی نفسہ تو وہ نقد ہے گر آ خر عمر میں اسے تغیر ہو گیا تھا۔ اس لیے جس نے اس سے ابتدائی عمر میں سناوہ صحیح اور جس نے آخر عمر میں یعنی اختلاط کے بعد سنا اس میں کچھ ضعف و نقص موجود ہے۔ ابن ابی ذہب ابن جرتے کو نیاو بن سعد نے تو اس سے بہت پہلے سنا ہے اور مالک اور ثوری نے اس جرتے کو نکہ ان کا قول ہے کہ اے اختلاط کی حالت میں پایا ہے۔ یہ فیصلہ امام احمد کا ہے۔ کیونکہ ان کا قول ہے کہ جس نے اس سے بہت پہلے سنا ہے گھ ڈر نہیں۔

واضح ہو کہ ای حدیث کو سلیمان بن بلال نے بھی سہیل سے وہ اپنے باپ سے
اور اس نے ابو ہریرہ سے روایت کیا ہے، مگر اس میں نبی سٹی کیا پر درود کا ذکر شمیں
ہے۔ ابن الی اولیں جو حبوالعزیز بن الی حازم سے روایت کرتا ہے اور وہ سمیل سے۔
اس نے بھی سلیمان بن بلال کی بی متابعت کی ہے۔

ایک حدیث ابو ہریرہ کی وہ ہے جے گھٹیلی نے کتاب الصلوۃ میں اپنی سند کے ساتھ بیان کیا ہے کہ رسول کریم شہوم نے فرمایا:

"صَلُّوا عَلَىَّ فَإِنَّ صَلاَتَكُمْ عَلَىَ زَكُوةٌ لَّكُمْ قَالَ وَاسْئُلُوا اللهَ لِيَ الْوَسَيْلَةَ قَالَ فَإِمَّا حَدَّثَنَا وَإِمَّا سَأَلُنَا قَالَ الْوَسِيْلَةُ ٱعْلَى دَرَجَةٍ فِي الْجَنَّةِ لاَ يَتَالُهَا إِلاَّ رَجُلٌ اَرْجُوْ اَنْ آكُونَ ذَٰلِكَ الرَّهُلُيُّ

"جھ پر درود بھیجو" تہمارا درود پر هنا تہمارے لیے متھرائی اور پائیزگی ہے۔ فرمایا: الله تعالیٰ سے میرے لیے وسیلہ کا سوال کیا کرو۔ (پھر خود ہی یا ہمارے سوال کرنے پر فرمایا) وسیلہ جنت میں ایک اعلیٰ درجہ ہے جو صرف ایک کو ہی ملے گا۔ اور مجھے امید ہے کہ وہ شخص میں ہول گا۔"

ابن ابی شیبہ نے بھی اس کو مند میں روایت کیا ہے۔

ا سلعیل نے ایک بیہ حدیث بھی ابو ہر رہ ہو پھٹھ سے اپنی سند کے ساتھ روایت کی ہے۔ رسول اللہ ملٹھیلام نے فرمایا:

اصَلُوا عَلَى أَنْبِيَاءِ اللهِ وَرُسُلِهِ فَإِنَّ اللهَ بَعَثْهُمْ كَمَا بَعَثْنَيْ»

اور موی بن عبیدہ اور محمد بن ثابت جو ای حدیث کے راوی ہیں اگو جحت نہیں اگر اس حدیث کے اور بھی شواہد ہیں۔ اور ایس حدیث استشاد (شاہد بننے) کی صلاحیت

ر گھتی ہے۔

ایک حدیث ابو ہریرہ بن کو کو ہو ہے ہے امام ترمذی نے روایت کیا کہ رسول کریم معلق نے فرمانا:

﴿رَغِمَ اَنْفُ رَجُلٍ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ كُلَمْ يُصَلِّ عَلَىً وَرَغِمَ اَنْفُ رَجُلٍ دَخَلَ عَلَيْهِ رِمَضَانُ ثُمَّ انْسَلَخَ قَبُل الْمُرَئِّغَفَرَ لَهُ وَرَغِمَ اَنْفُ رَجُلٍ اَدْرِكَ عِنْدَهُ أَبُواهُ الْكِبَرَ فَلَمْ يُدْخِلاَهُ الْجَنْفُ

"ذلیل ہو وہ مخص جس کے سامنے میرا ذکر ہو اور الی نے درود نہ پڑھا' ذلیل ہو وہ مخص جس نے رمضان پایا اور مہینہ ختم ہو گیا اور وہ بخشانہ گیا' ذلیل ہو وہ مخص جس نے بڑھائے میں اپنے مال باپ کو پایا اور انہوں نے جنت میں اسے داخل نہ کرا دیا۔"

امام ترندی کہتے ہیں کہ اس باب میں جابر و انس سے بھی حدیث ہے۔ اور بیہ حدیث اس سند سے حسن غریب ہے۔ اور رابعی بن ابراہیم راوی اسلعیل بن ابراہیم کا جمائی اور ثقنہ ہے۔ اور میں ابن علیہ ہے۔

بعض اہل علم سے مروی ہے کہ:

﴿إِذَا صَلَّى الرَّجُلُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ مَرَّةً فِي الْمَجْلِسِ أَجْزَأَ عَنْهُ

"جب کوئی شخص کسی مجلس میں نبی ماڑھیے پر ایک دفعہ درود پڑھ دے تو جو کچھ اس مجلس میں ہوا اس کے لیے کفارہ ہے۔ "

پر اس من من من من مراب سے سیست من من اللہ من اسمال جو حدیث بالا حاکم نے مستدرک میں بھی روایت کی ہے۔ عبدالرحمٰن بن اسمال جو ترذی کی حدیث بالا کا راوی ہے امام مسلم نے اس سے جمت بکڑی ہے اور امام احمد نے اس سے حالح الحدیث کما ہے۔ مگر بعض نے اس پر شبہ کیا ہے۔ امام ابوداؤد نے "تُقد اور قدری المذہب" کما ہے۔

قاضى اسمعيل بن اسحاق نے اس حديث كو يوں روايت كيا ہے:

مًا كَانَ في ذٰلكَ الْمَجْلسِ»

﴿ أَنَّ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ رَقِي الْمِنْبَرَ فَقَالَ آمِيْنَ آمِيْنَ آمِيْنَ آمِيْنَ فَقِيلَ لَهُ يَارَسُولُ اللهِ مَا كُنِّ تَصْنَعُ هَٰذَا فَقَالَ قَالَ لِيْ جِبْرِيْلُ رَغِمَ انْفُ رَجُلٍ دَخَلَ عَلَيْهِ رَمِّضَ وَلَمْ يُغْفَرُ لَهُ فَقُلْتُ آمِيْنَ ثُمَّ قَالَ رَغِمَ اتَفُ عَبْدٍ آذُرِكَ آبَوَيْهِ أَوْ الْكُنْمُ مَا الْكِبَرُ لَمْ يَدْخُلِ الْجَنَّةَ ثُمَّ قَالَ رَغِمَ انْفُ عَبْدٍ ذُكِرُتَ عِنْدَهُ فَلَمْ يَصَلِّى عَلَيْكَ فَقُلْتُ آمِيْنَ

کثیر بن زید جو اس حدیث میں ہے ' ابن حبان نے اس کی توثیق کر دی اور ابو زرعہ نے اسے صدوق کہا ہے۔ گو بعض نے اس پر شبہ بھی کیا ہے۔ ابن حبان نے اس حدیث کو محمد بن عمرو سے اور انہوں نے ابو سلمہ سے اور انہوں نے ابو ہرمیرہ بڑائٹھ سے روایت کیا ہے۔ اور اس میں میہ ہے:

ا مَنَ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ فَمَاتَ فَلَاحَلَ النَّارَ فَابْعَدَهُ اللهُ قُلْ آمِيْنَ قُلْتُ آمِيْنَ»

دنیعتی جس کے سامنے میرا ذکر ہوا اور اس نے درود نہ پڑھا' پھروہ مرگیااور دوزخ میں گیا' اور اللہ نے اسے دور کر دیا۔ کہتے آمین' میں نے کہا: آمین۔" محمد بن عمرو جو اس حدیث میں راوی ہے' بخاری و مسلم نے متابعات میں اس کی طدیث کی ہے۔ ملدیث کی ہے۔ ابن معین نے اس کی توثیق اور ترندی نے اس کی تقییح کی ہے۔ مدیث میں جو (دغم) کا لفظ ہے جس کا ترجمہ ذلیل لکھا گیا ہے یہ غین کے فیج زیر کے ساتھ ہے۔ ابن اعرائی غین پر کے ساتھ ہے۔ ابن اعرائی غین پر زیر کہتا ہے اور معنی ذلیل ہونا۔

ایک حدیث ابو ہررہ والت کیا ہے وہ ہے جے امام مسلم نے صحیح میں روایت کیا ب فرمایا:

«مَنْ صَلَّى عَلَى وَالْحِابَةِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرًا»

"جو مجھ پر ایک بار درود پڑھا کے اللہ اس پر دس رحمتیں بھیجتا ہے۔"

اس کو ابوداؤد' ترندی' نسائی اور صحیح یہ این حبان نے روایت کیا ہے۔ ترندی نے

حسن صحیح کما۔ ابن حبان نے روایت کیا ہے:

المَنْ صَلِّي عَلَى مَرَّةٌ وَاحِدَةً كُتِبَ لَهُ بِهَا عَشْرُ حَسَنَاتٍ »

"لینی ایک درود کے عوض دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔ <sup>الل</sup>ی

﴿إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلَيُسَلِّمْ عَلَي النَّبِيِّ صَلَّي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلْيَقُلْ اللَّهُمَّ افْتَحْ لِيْ أَبُوابَ رَحْمَتِكَ فَإِذَا خَرَجَ فَلْيُسَلِّمْ عَلَي النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلْيَقُلْ اللَّهُمَّ اَجِرْفِيْ مِنَ الشَّيْطانِ»

"جب تم میں سے کوئی شخص مجد میں آئے تو نی سائی پر سلام بھیج اور (اللّٰهُمَ الْفَیِّم پر سلام بھیج اور (اللّٰهُمَ الْفَیِّم الْفَیّم الْفَیّم الْفَیّم الْفَیّم اللّٰمِیّم اللّٰم اللّٰمِیّم اللّٰمِیْم اللّٰمِیْم اللّٰمِیّم اللّٰمِیْمِیْم اللّٰمِیّم اللّٰمِیْم اللّٰمِیْمِیْم اللّٰمِیّم اللّٰمِیْم اللّٰم اللّٰم

ير سلام بصبح اور اللَّهُمَّ أَجِرْنِني مِنَ الشَّيْطَان كهد." (اس كو ابن حمان نے بھي صحیح میں روایت کیا ہے۔) حضرت ابو ہریرہ بڑاٹھ کی ایک حدیث وہ ہے جے حسین بن احمد صاحب جزء المعروف نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ نبی ملتی ہے نے فرمایا: الاَ تَجْعَلُوا بُيُونَكُمْ قُبُورًا وَلاَ تَجْعَلُوا قَبْرِيْ عِيْدًا وَصَلُّوا عَلَىَّ فَإِنَّ صَلاَتكُمْ تُبَلِّغُنيْ حَيْثُ مَا كُنتُمْ» " تم اینے گھروں کو قبریں نہ بناؤ (یعنی ان میں نوا فل وغیرہ پڑھا کرو) اور میری قبر کو عید نه بناؤ (یعنی میله و عرس اس پر نه کرو) اور مجھ پر درود بھیجا کرو۔ كيونكه تهمارا درود مجھے پنتيا ب خواہ تم كى جگه ہو." ایک صدیث ابو ہریرہ کھی کی وہ ہے جے مسلم بن ابراہیم نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ نبی سلی لیا نے فرمایا: ُ "إِنَّ للهِ سَيَّارَةً مِّنَ الْمَلاقِكِينَ إِذًا مَرُّوا بِحَلَقِ الذِّكْرِ قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض أَقْعُدُوا فَإِذَا دَعَى الْقُومِ إِمِّنُوا عَلَى دُعَاثِهِمْ فَإِذَا صَلُّوا عَلَى َالنَّبِيِّ صَلَّيَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلُّمْ كَالَهْ إِ مَعَهُمْ حَتَّىٰ يَفْرَغُوا ثُمَّ يَتُونُّلُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ طُونِي لِهُوُلاَءِ يَرْجِعِيْنَ مَعْفُورًا لَّهُمْ» " كچھ ملائكه ايسے بيں جو پھرتے رہتے ہيں جب وہ ذكر كے حلقول ميں پہنچة ہیں تو باہم کہتے ہیں بیٹھ جاؤ۔ جب مجلس والے دعار مانگتے ہیں تھی آمین کہتے بین اور جب درود برطح بین تو به بھی درود برطح بین - جب وہ فارغ ہو جاتے ہیں تو فرشتے آپس میں کہتے ہیں کہ یہ کیسے خوش نصیب ہیں کہ اینے گھروں کو اس حالت میں لوٹتے ہیں کہ اللہ نے ان کو بخش دیا ہے۔" اس حدیث کو ابوسعید القاص نے فوائد میں روایت کیا ہے۔ ا یک حدیث ابو ہریرہ بڑاٹئر کی وہ ہے جے امام احمد و ابوداؤ دیے اپنی اپنی اساد کے س روایت کیا ہے۔ نی ساتھیا نے فرمایا: «مَا مِنْ مُسْلِم يُسَلِّمُ عَلَىَّ إِلاَّ رَدَّ اللهُ إِلَىَّ رُوْحِيْ حَتَّى أَرُدًّ إِلَيْهِ

السَّلامَ»

"جو مسلمان مجھ پر سلام بھیجنا ہے۔ اللہ تعالیٰ میری روح کو لوٹا دیتا ہے اور میں اس کے سلام کاجواب دیتا ہوں۔"

اس حدیث کی سند صیح ہے۔ بزید بن عبداللہ نے جو ابو ہریرہ بڑاللہ سے روایت کرتے ہیں کہا میں نے اپنے بلائد سے دریافت کیا انسوں نے ابو ہریرہ بڑاللہ سے کوئی سے حدیث سی ہے۔ تو انسوں نے کہا کہ ان کی ابو ہریرہ بڑاللہ سے ملاقات ہی نسیس ہوئی سے ضعیف ہے اور ابو ہریرہ بڑاللہ سے سننے کے بارے میں تامل ہے۔

ابوالشنخ نے كتاب الصلوة ميں حفرت ابو ہريرہ سے يه حديث روايت كى ب- فرمايا:

امَنْ صَلَّى عَلَيَّ عِنْدَ قَبْرِيْ سَمِعْتُهُ وَمَنْ صَلَّى عَلَيَّ مِنْ بَعِيْدٍ أَعْلِمْتُهُ

''جنو مجھ پر میری قبر کے پان درود پڑھتا ہے میں اے س لیتا ہوں اور جو دور سے پڑھتا ہے وہ مجھے معلوم کر الشیخا تا ہے۔'' (یہ حدیث بت ہی غریب ہے۔) حضرت ابو ہریرہ بٹالٹر کی ایک حدیث وہ سے بھیے ابو نعیم نے سند کے ساتھ روایت کیا

ہے کہ رسول اللہ ﷺ غرمایا:

الْمَا مِنْ مُسْلِم يُسَلِّمُ عَلَى فِي شَرْقِ وَالَ فِي غَرْبِ إِلاَّ أَنَا وَمَلَاثِكَةُ رَبِّيْ نَرُدُ عَلَيْهِ السَّلَامَ فَقَالَ قَائِلٌ يَارِهُ لَ اللهِ مَا بَالُ أَهُلِ الْمَدِيْنَةِ قَالَ وَمَا يُقَالُ لَكَرِيْمٍ فِي جِيْرَتِهِ وَجِيْرَانِهِ أَنَّهُ مِمَّا أُهْلِ الْمَدِيْنَةِ وَجِيْرَانِهِ أَنَّهُ مِمَّا أُهْرِيْمِ الْجِيْرَانِ» أَهُم مِمَّا أُهْرِيْمِ الْجِيْرَانِ»

''مشرق و مغرب میں جو مسلمان بھی مجھ پر سلام بھیجنا ہے تو میں اور میرے رب کے فرشتے اس پر سلام کا جواب لوٹاتے ہیں تو ایک کہنے والے نے کہا' اے اللہ کے رسول طابعی اور خوال کا حال ہے تو آپ نے فرمایا: کہ اچھے شریف کے متعلق اس کی ہمائیگی اور ہمسایہ کے بارے میں کیا کہا جاتا ہے؟ میں نا کہ وہ پڑوس اور پڑوی کی حفاظت کا حکم ویا گیا ہے''۔

حافظ محر بن عثان کہتے ہیں کہ اس حدیث کو عمری نے وضع کیا ہے۔ ب شک حافظ کا

ي قول صحيح ہے۔ اس حديث كے ليے يہ سند جو بيان كى گئى ہے "سيس ہو سكتى۔

(11) بریدہ بن الحصیب باللہ کی حدیث جس کو حسن بن شاذان نے اپنی ا شاد کے ساتھ روایت کیا ہے کہ

صحابہ نے عرض کیا کہ سلام تو آپ پر کرنے کو ہم جان گئے۔ درود کی کیفیت کیا ہے۔ فرمایا کها کرو:

«اَللَّهُمَّ اجْعَلْ صَلَواتكَ وَرَحْمَتكَ عَلَى مُحَمَّدِ وَعَلَى أَل مُحَمَّدِ كَمَا جَعَلْتَهَا عَلَى إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيدٌ»

"یا الله! حصرت محمد (منتیم) اور ان کی آل بر رحمتیں اور برکتیں نازل فرما جس طرح تو نے ایراجیم (ملاطانہ) پر نازل فرمائی 'یقینا تو قابل تعریف اور بزرگی والا ہے۔

ابوداؤد جو حفزت بریدہ سے کرتے ہیں ' یہ نفیع بن حارث الاعمی ہے کو بیا متروک اور مطرح الحدیث (بنفسہ قانل اتفات ہیں) ہے مگر اس کی روایت کو شواہد میں لانے ہے کیچہ نقصان نہیں۔ میں لانے ہے کچھ نقصان نہیں۔

(12) سل بن سعد ساعدی بناتید کی حدیث جس کو طبرانی نے مجم میں اسناد ے ماتھ روایت کیا ہے کہ

فی ساتھانے نے فرمایا:

﴿ لاَ صَلُوهَ لِمَنْ لاَ وُضُوءً لَهُ وَلاَ وُضُوءً لِمَنْ لَّمْ يَذْكُر اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ وَلاَ صَلُوةَ لِمَنْ لَّمْ يُصَلِّ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ وَلاَ صَلُوةَ لِمَنْ لَمْ يُحِبُّ الأَنْصَارِ"

د جس کا وضو نہیں اس کی نماز نہیں' اور جو بھم اللہ نہ پڑھے اس کا وضو نہیں' اور جو نبی مالی پار درود نہ پڑھے اس کی نماز نہیں' اور جو انصار سے محبت نهیں رکھتا' اس کا درود نہیں۔"

اس صدیث کو ابن ماجہ نے بھی عبدالمہین بن عباس سے جو الی بن عباس کا بھائی ب روایت کیا ہے۔ الی بن عباس سے امام بخاری نے صبحے میں جمت بکڑی ہے مگر

امام احمد ویکی بن معین نے اسے ضعیف بتلایا ہے۔ رہا عبدالمہیمن تو اس کے اور اس کی صدیث کے ترک پر تو اتفاق ہے۔ اگر یہ صورت ہو کہ عبدالمہیمن نے اینے بھائی ہے یہ حدیث چرا کر بیان کی ہے تو اس کی حدیث میں کچھ ضرر نہیں اور حدیث کا ورجہ حسن سے کم نہیں۔ گو نیچے کے راویوں نے عبدالمہمن اور اس کے بھائی الی میں غلطی کھائی ہو جیسا کہ شبہ ہو تا ہے۔ غرض بیہ حدیث عبدالمہیمن کی جانب سے معروف ہے۔ (واللہ اعلم)

سل بناتند کی ایک حدیث وہ ہے جے امام بغوی طاقیہ نے سند کے ساتھ روایت کیا کہ ابوطلحہ ہناتئہ نے نبی ملٹی کیا ہے عرض کیا: میرے مادر ویدر آپ پر نثار ہو جائیں' آج تو چرہ مبارک پر سرور نمایاں ہے۔ فرمایا: ہاں۔ میرے پاس ابھی جبریل آئے تھے۔ آ كر كها كيا محمد المتي الي آب يرايك بار درود يره على كا الله تعالى اس كے ليے وس نکیاں لکھے گا' دس گناہ معافرہ کرے گا اور دس درجے بلند فرمائے گا۔ ابن حبیب راوی کہتے ہیں' میں جانتا ہوں کہ ایکھازم نے بیہ بھی کہا کہ فرشتے اس پر دس دفعہ وعائے رحمت کرتے ہیں۔

(13) ابن مسعود رہائتہ کی حدیث اے ملک نے متدرک میں اساد کے ساتھ بیان کیا ہے کہ ول الله ماہی نے فرمایا:

«إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلْوةِ فَلْيَقُلْ اللَّهُمَّ صَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللِّ مُحَمَّدِ كُمَا صَلَّيْتَ وَبَارَكُتَ وَتَرَحَّمْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَال إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ»

وويعني جب تم نماز مين تشهد يرهو تو كهاكرون يا الله! حضرت محمر (التهيم) اور ان کی آل ہر رحمت نازل فرما جس طرح تو ابراہیم (ملائلہ) اور ان کی آل ہر رحمت اور بركت اور شفقت نازل فرمائي 'يقيناً تو قابل تعريف اور بزرگي والا ہے۔ " حاكم نے اس كو صحيح كما ہے۔ مگريد تقيح بھى بظاہر قابل غور ہے كيونك يكيٰ بن سباق اور اس کا شیخ عدالت و جرح (توثیق اور عدم توثیق) میں غیرمعروف ہیں۔ بیہ قی نے بھی سنن میں اس کو اسی طرح روایت کیا ہے۔ اور ابن حبان نے بچیٰ بن سباق کا

ذكر كتاب الثقات ميس كيا ہے۔

ایک حدیث وہ ہے جے دار قطنی نے اپنی سند کے ساتھ ابن ابی لیلیٰ یا ابو معمرے روایت کیا ہے کہ مجھے ابن مسعود بڑاٹر نے تشد سکھلایا وہ کہتے تھے کہ مجھے رسول اللہ ساٹھیل نے سکھلایا ہے جیسا کہ آپ ہم کو قرآن سکھلایا کرتے تھے:

التَّحِيَّاتُ للهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيِّبَاتُ السَّلاَمُ عَلَيْكَ أَيُهَا النَّبِيُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ السَّلاَمُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِيْنَ، وَرَحْمَةُ اللهِ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ صَلَّ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَيْ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلِّيْتَ عَلَى مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى الْإِرَاهِيْمَ إِلَّكَ حَمِيْدٌ مَجِيْدٌ اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَيْنَا مَعَهُمْ اللَّهُمَّ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى إَهْلِ بَيْتِهِ كَمَا بَارِثُنَ عَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ إِلَّكَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِهِ كَمَا بَارِثُنَ عَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ إِلَّكَ عَلَى اللهِ وَصَلَوَاتُ اللهِ وَصَلَواتُ اللهِ وَصَلَواتُ اللهِ وَصَلَواتُ اللهِ وَصَلَواتُ اللهِ وَصَلَواتُ اللهِ وَصَلَواتُ اللهِ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتَهُ وَبَرَكَاتَهُ مُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتَهُ اللهِ وَبَرَكَاتَهُ مُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتَهُ اللهِ وَبَرَكَاتَهُ اللهِ وَبَرَكَاتَهُ وَبُولُواتُ وَبُولُولُولُ وَبُولُولُولُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَبُولُولُ اللهُ وَبُولُولُ اللهُ وَبُولُولُهُ اللهِ الْمَالِمُ مُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبُولَالًا اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَلَالَهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَالْمَلّامُ مُعَلِيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَاللّهُ وَالْمُعَمِّلِهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

"(میری تمام) قولی 'بدنی اور مالی عبادات صرف الله کے لئے خاص ہیں 'اے نبی (میری تمام) قولی 'بدنی اور ہم پر اور نبی (مائیلیم)! آپ پر الله تعالیٰ کی رحت 'سلامتی اور جم بر اور الله کے نیک بندوں پر بھی سلامتی ہو۔ میں شمادت دیتا ہوں کہ محمد ساٹیلیم الله تعالیٰ کے بندے اور رسول ہیں۔

اس کی برکتیں۔"

راوی کہتا ہے کہ مجاہد کہتے تھے کہ جب نمازی نے " عَلَی عِبَادِ اللّٰهِ الصَّالِحِیْنَ " کما تو تمام زمین و آسان والوں کو سلام کر دیا۔

اس حدیث میں علت یہ ہے کہ اس میں عبدالوہاب بن مجاہد راوی ہے۔ جے کی بن معین و دار قطنی وغیرہ نے ضعیف بتلایا ہے۔ حاکم کتے ہیں کہ عبدالوہاب اپنے باپ سے بہت سی احادیث موضوعہ روایت کرتا ہے۔ دو سری علت اس میں سیہ ہے کہ ابن مسعود بڑا تھ کا تشد محفوظ ہے۔ جو اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ تک ہے۔ اور پھران سے موقوف ہو و مرفوع ہ طریق پر یہ بھی روایت ہے کہ اتا پڑھنے سے خماز پوری ہو جاتی ہے۔ اس کے بعد خواہ تو گھڑا ہو جاخواہ بیشارہ۔ (واضح ہو کہ اس روایت کا موقوف ہو کہ اس حوایت کا موقوف ہو کہ اس سے بعد خواہ تو گھڑا ہو جاخواہ بیشارہ۔ (واضح ہو کہ اس روایت کا موقوف ہو کہ اس سے ایس ہے۔)

ابن مسعود بناتھ کی ایک مدیث وہ ہے جمہ بن حمدان المروزی نے اپنی اساد کے ساتھ روایت کیا ہے کہ نی ماتھ کے فرمایا:

"مَنْ لَّمْ يُصَلِّ عَلَىَّ فَلاَ دِيْنَ اللهِ

"جو مجھ پر درود نہیں پڑھتا اس کا دین کھیے"

آمام ترمذی نے اپنی جامع میں اسناد کے ساتھ ابن مجمود بھاتھ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ماٹھیا نے فرمایا:

﴿إِنَّ أُونُكَى النَّاسِ بِيْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ آكْثُرُهُمْ عَلَىَّ صَلَّاتًا

"قیامت کے دن سب لوگوں سے مقدم اور اولی مجھے وہ ہو گاجو مجھ پر زیادہ درود پڑھتا ہو گا۔"

وہ حدیث جس میں صدوق یا ثقه راوی اپنے سے زیادہ ثقه یا کی ثقه راویوں کی مخالفت
 کرے اس کو "شاذ" اور اس کے مخالف راوی کی روایت کو "المحفوظ" کہتے ہیں۔

<sup>🗇</sup> وه قول یا فعل جس کی اضافت صحابی کی طرف ہو۔

<sup>📵</sup> وه قول ' فعل ' تقرير و سكوت يا وصف و خوبي جو نبي كريم ما اليهم كي طرف حكماً منسوب جو .

امام ترندی نے اس کو حسن غریب کہاہے۔ ابن حبان نے صحیح میں ' ہزار نے سند میں ' اور بغوی نے بھی اس کو اپنی اپنی سند سے روایت کیا ہے۔ ابن مسعود بڑاٹھ کی ایک حدیث کو ابن ماجہ نے اپنی سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ ابن مسعود بڑاٹھ نے فرمایا کہ جب تم نبی ساٹھیا پر درود بھیجا کرو تو اسے سنوار لیا کرو' شاید وہی آنخضرت م ساٹھیا کے سامنے چیش کیا جائے۔ لوگول نے کہا' ہم کو سکھلا دیجیے۔ کہا' یول پڑھا کرون

اللَّهُمَّ اجْعَلْ صَلَاتَكَ وَرَحْمَتَكَ وَبَرُكَاتِكَ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِيْنَ وَإِمَامِ الْمُتَّقِيْنَ وَخَاتَمِ النَّبِيِّيْنَ مُحَمَّدِ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ إِمَامِ الْخَيْرِ وَالْمَامِ الْخَيْرِ وَرَسُولِكِ الرَّحْمَةِ اللَّهُمَّ ابْعَثْهُ مَقَامًا مَّحْمُوداً يَغْيِطُهُ بِهِ الأَوْلُونَ وَالأَخِرُونَ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللِ مُحَمَّدٍ كَمَّا صَلَّيْتَ هَلَى الْمُحَمَّدِ وَعَلَى اللهِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ هَلِي الْمُؤْمِقِيمَ وَعَلَى اللهِ الْمُراهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيدٌ لَمَّا بَارَكْتَ عَلَى اللهُمَّ بَارِكْتَ عَلَى اللهُمْ بَارِكْتَ عَلَى اللهُمْ بَارِكْتَ عَلَى اللهِ الْمُراهِيْمَ وَعَلَى اللهِ الْمُحَمَّدِ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى اللهُ الْمُراهِيْمَ وَعَلَى اللهِ الْمُراهِيْمَ وَعَلَى اللهِ الْمُحَمَّدِ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى اللهِ الْمُراهِيْمَ وَعَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ إِلَى الْمُحَمِّدِ مَعْدِيدٌ مَعْ فِيدًا اللهِ الْمُراهِيْمَ وَعَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى اللهِ الْمُراهِيْمَ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ مَ وَعَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى اللهِ إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى اللهُ عَلَى الْمُؤْمِدِيدٌ مُومِيْدٌ وَعَلَى اللهُ إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى اللهُ عَلَى الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُونَ وَعَلَى اللهِ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهِ الْمُؤْمِدِيدٌ لَكُونَ وَعْلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهِ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهِ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدِيدُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْدُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى الْمُؤْمِدُ وَعَلَى الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَعَلَى اللهُ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمِؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ

"یاالله! رسول رحمت و تاکد خرد المام الخیر خاتم النیتین و امام المتقین و سیدالمرسلین این رحمین و سیدالمرسلین این رحمین و سیدالمرسلین این رحمین و شفه تین و برکتین نازل فرما براید الله! حضرت محمد (سین ) کو مقام محمود عنایت فرما جس کی تمام لوگ تمناکرتے ہیں۔ یاالله! حضرت محمد (سین ) اور ان کی آل پر رحمت نازل فرما جس طرح تو نے ابراہیم (میلانا) کی آل پر رحمت نازل فرما حضرت محمد (سین کیا) اور ان کی آل پر برکت نازل فرما حضرت محمد (سین کیا) اور ان کی آل پر برکت نازل فرمائی و برکت نازل فرمائی و الله برکت در این کی آل پر برکت نازل فرمائی و الله برکت نازل فرمائی نیقیناتو قابل تعریف اور برزرگی والا ہے۔"

ابن مسعود بن تُن كى ايك حديث نسائي مين ہے۔ رسول الله ملتي في فرمايا: «إِنَّ لله مَلاَئكَةَ سَيًا حَيْنَ يُبَلِّغُونَ عَنْ أُمَّتِي السَّلاَمَ»

" کھ فرشتے ایسے ہیں جو چرتے رہتے ہیں اور میری امت کا سلام مجھ کو پہنچا دیتے ہیں۔"

اس کی اشاد صبح ہے۔ اور ابن حبان نے بھی صبح میں اپنی سند ہے اس کو روایت کیا ہے۔

(14) فضالہ بن عبید بڑاتھ کی حدیث روایت کیا کہ نی ماٹھ نے ایک فخص

کو سنا جو نماز میں وعار مانگتا تھا۔ وہ اللہ کی حمد کرتا تھا نہ نبی ﷺ پر درود بھیجتا تھا۔ المخضرت سلٹ پیلم نے فرمایا: کہ اس نے جلدی کی۔ بھر اسے بلایا بھر اس کو یا اور کو (مخاطب کر کے) فرمایا:

﴿إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَبُدَءُ بِتَحْمِيْدِ رَبِّهِ وَالشَّنَاءِ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصَلِّيْ عَلَيْ وَسَلَّمَ ثُمَّ يَدْعُو بَعْدُ بِمَا شَآءَ» عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ يَدْعُو بَعْدُ بِمَا شَآءَ»

" جب تم نماز پڑھو کیلے حمد و ثنا کرو پھر نبی ساتھ اِن درود جھیجو پھر جو چاہو دعار مانگو۔"

ابوداؤد کے بھی میں لفظ ہیں۔ نسائی کہی خزیمہ و ابن حبان نے بھی اس کو روایت کیا ہے۔ اور ترندی نے اس کو صحح کما ہے۔

(15) ابو طلحہ انصاری بناٹند کی حدیث اللہ علی کیزہ نفس المصح چرہ

مبارک پر بشارت و بشاشت نظر آتی تھی۔ عرض کیا گیا کہ آج آب ایسے معلوم ہوتے میں' تو فرمایا:

﴿ اَجَلْ اَتَانِيْ اَتِ مِّنْ رَبِّيْ عَزَّوَجَلَّ فَقَالَ مَنْ صَلَّي عَلَيْكَ مِنْ أَجَلُ فَقَالَ مَنْ صَلَّي عَلَيْكَ مِنْ أُمْتِكَ صَلُوةً كَتَبَ اللهُ لَهُ بِهَا عَشَرَ حَسَنَاتٍ وَمَحَا عَنْهُ عَشَرَ سَيِّنَاتٍ وَمَحَا عَنْهُ عَشَرَ سَيِّنَاتٍ وَرَقَ عَلَيْهِ مِثْلُهَا ﴾ سَيِّنَاتٍ وَرَقَعَ لَهُ عَشَرَ دَرَجَاتٍ وَرَدَّ عَلَيْهِ مِثْلُهَا ﴾

"باں پروردگار کا فرستادہ میرے پاس آیا۔ کہا' آپ کی امت میں ہے جو آپ پر ایک بار درود پڑھے گااللہ اس کے لیے دس نیکیاں لکھے گا' دس بدیاں محو کرے گا' دس درجے اس کے بلند فرمائے گا۔ اور ویساہی جواب بھی اس کو دے گا"

دوسری سند کے ساتھ بھی اس کو روایت کیا گیا ہے۔ اس میں بیر ہے کہ فرشتے نے آکر کھا پروردگار فرماتا ہے کہ جو کوئی آپ پر ایک وفعہ درود پڑھے تو اللہ اس پر دس رحمیں بھیجے گا۔ اور جو ایک بار سلام بھیجے اس پر دس بار سلام بھیجے گا۔ کیا آپ اس پر خوش نہیں؟ فرمایا: ہاں۔ نسائی نے اور صبح میں ابن حبان نے بھی اے روایت کیا ہے۔

ے نمائی نے اپنی سند کے ساتھ اروایت کیا ہے کہ رسول کریم ملٹھیائے

(16) انس بن مالك رضافته كي حديث

فرمايا:

"مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلْيُصَلِّ عَلَىَّ وَمَنْ صَلَّى عَلَىَّ مَرَّةً صَلَّى اللهُ عَلَىْ مَرَّةً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرًا»

"جس کے سامنے میرا نام آگئیاہے درود پڑھنا چاہئے اور جو شخص ایک بار مجھے پر درود پڑھتا ہے اللہ اس پر د کی جمتیں جھیجا ہے۔"

دو سری سند کے ساتھ بول روایت کیا ہے:

«مَنْ صَلَّى عَلَىَّ صَلُوةً وَّاحِدَةً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرَ صَلَوَاتٍ وَحَطَّ عَنْهُ بِهَا عَشْرَ سَيَّاتٍ وَرَفَعَ بِهَا عَشْرَ ذَلَجَاتٍ»

"جو شخص مجھ پر ایک مرتبہ درود پڑھے گا'اللہ تعالیٰ اس کے لیے دس نیکیاں لکھے گااور دس بدیاں مٹادے گا' دس درجے اس سے بلند فرمائے گا۔"

امام احمد نے مند میں اور ابن حبان نے صحیح میں اپنی اپنی سند کے ساتھ اس کو روایت کیا ہے۔ علت اس میں یہ ہے جس کی طرف نسائی نے کتاب کیر میں اشارہ کیا ہے کہ یونس بن ابی اسحاق دو طرح پر روایت کر تا ہے۔ یزید بن ابی مریم ہے وہ حسن سے دہ انس بن مالک ہے۔ دو سرے یزید بن ابی مریم خود انس بن مالک ہے۔ لیکن یہ علت اس حدیث کے لیے کچھ قدح نہیں۔ کیونکہ حسن اور یزید دونوں کو انس بن مالک ہے ابن حبان نے صحیح میں اور حاکم نے متدرک میں مالک ہے ابن حبان نے صحیح میں اور حاکم نے متدرک میں یزید ہے ہی روایت کی ہے۔ بس

ممکن ہے کہ برید نے اس حدیث کو حسن سے بھی سنا ہو اور دونوں طرح روایت کر دی ہو جیسا کہ خود اس نے بیان کر دیا ہے۔ اس طرح بید اختال اب تک باقی ہے کہ بید حدیث بعینہ ابوطلحہ بواٹھ کی حدیث ہو جے انس بواٹھ نے ارسال کے ساتھ روایت کیا ہو۔ جیسا کہ اسلمیل بن اسحال کی روایت سے واضح ہوتا ہے۔ کیونکہ اس میں حضرت انس حضرت ابوطلحہ بواٹھ سے بی روایت کرتے ہیں۔

"جو کوئی ہزار دفعہ روزانہ درود پڑھ لیتا ہو وہ نہ مرے گاجب تک اپنامقام جنت نہ دیکھ کے گاہ"

حافظ ابو عبداللہ المقدى نے كتاب الصافوۃ ميں لكھا ہے كہ ميں اس كو بجز تھم بن عطيه كى روايت كے نہيں ہي بيات المراقطنی نے كہا ہے كہ تھم بن عطيه نے ثابت سے الى احاديث روايت كى بيں جن كى متابعت نہيں كى جاتى۔ امام احمد كا قول ہے كہ "اس كى روايت ميں كچھ ڈر نہيں۔ "استہ ابوداؤد طيالى نے اس سے مكر احاديث روايت كى بيں۔ كتے بيں كہ يجيٰ بن معين في اس تقد كما ہے۔

حضرت انس سے جعفر فریابی نے وہ حدیث بھی سندے ساتھ روایت کی ہے جس میں آنخضرت ساتھ فریابی نے وہ حدیث بھی سندی ساتھ روایت کی ہے حدیث پہلے بیان ہو چکی ہے) اس حدیث کو ابو بکر شافعی نے انس بڑاتھ سے روایت کیا ہے۔ اس کی سند میں سلمہ بن وردان ہے جو لین الحدیث ہے۔ گو اس کے بارے میں کاام کیا گیا ہے گروہ ایبا نہیں جس کی حدیث چھوڑ دی جائے۔ خصوصاً الی حدیث جس کے لیے شواہد موجود ہیں۔ اور جو دو سری طرح سے بھی معروف ہے۔ انس بڑاتھ کی حدیث وہ ہے جے ابو یعلی موصلی نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ رسول اللہ کی حدیث وہ ہے جے ابو یعلی موصلی نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ رسول اللہ کے فرمایا:

«مَا مِنْ عَبْدَيْنِ مُتَحَابِّيْنِ يَسْتَقْبِلُ اَحَدُهُمَا الأَخَرَ (صَاحِبَهُ)

وَيُصَلِّيَانِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَّ لَمْ يَتَفَرَّقًا حَتَّى تُغُفَّرً قَا حَتَّى تُغُفُّرً فَا تَغُفُرَ لَهُمَا ذُنُوبُهُمَا مَا تَقَدَّمَ مِنْهَا وَمَا تَأَخَّرَ»

''جو دو دوست آبس میں ملیں اور نبی ماٹھیل پر درود پڑھیں ایس حالت میں جدا ہوں گے کہ ان کے اگلے پچھلے گناہ بخش دیجے گئے ہوں گے۔'' ®

انس بناتی کی ایک حدیث وہ ہے جے این الی عاصم نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ نی ساتھ الے نے فرمانا:

"صَلُّوا عَلَيَّ فَإِنَّ الصَّلاَةَ عَلَيَّ كَفَّارَةٌ لَّكُمْ فَمَنْ صَلَّي عَلَىًّ صَلَّي عَلَىًّ صَلَّي اللهُ عَلَيْهِ

''مجھ پر درود بھیجا کرو۔ میہ تمہمارے لیے کفارہ ہے جو مجھ پر درود بھیجتا ہے اللہ اس پر رحمت بھیجی ہے۔''

ابن شامین نے بھی اس کو ایک مند کے ساتھ حفرت انس سے روایت کیا ہے:

ا مَنْ صَلَّى عَلَى فِي يَوْمُ اللَّهِ مَرَّةٍ لَمْ يَمُتْ حَتَّى يَرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ ا

"جس نے مجھ پرایک دن میں ایک ہزار دفعہ رود بھیجااس پر اس وقت تک موت نہیں آئے گی جب تک وہ جنت میں اپنی جگر دیکھ نہ لے"۔

یہ حدیث دوسرے طریق سے آگے آئے گی۔

ساتھ جانے والا کوئی نہ تھا۔ عمر بڑاٹھ گھرائے۔ اور پانی کا لوٹا کے کر پیچھے ہو لیے دیکھاتو نبی ساٹھیا گھاس پر سجدہ میں پڑے ہوئے ہیں۔ عمر بڑاٹھ دور ہٹ گئے۔ اور آخضرت

حسن بن سفیان نے اپنی سند کے ساتھ اور این حبان نے الفعفاء میں نکالا ہے اور علامہ
 خادی نے اے مخت ضعیف قرار دیا ہے۔

﴿ أَحْسَنْتَ يَا عُمَرُ حِيْنَ وَجَدْتَنِيْ سَاجِدًا فَتَنْخَیْتَ عَنِّيْ إِنَّ جِبْرَائِیْلَ اَتَانِیْ فَقَالَ مَنْ صَلَّی عَلَیْكَ وَاحِدَةً صَلَّي اللهُ عَلَیْهِ عَشْرًا وَرَفَعَهُ عَشْرَ دَرَجَاتِ »

"عمر تونے خوب کیا کہ مجھے سجدہ میں دیکھ کر دور ہٹ رہا۔ جبریل میرے پاس آئے تھے اور کہتے تھے جو آپ پر ایک دفعہ درود پڑھے گا اللہ اس پر دس رحمتیں جھیج گا۔ اور اس کے دس درجے بلند فرمائے گا۔"

اس حدیث کو عمر فاروق براٹھ کی حدیث بھی کہ سکتے ہیں۔ اور انس براٹھ بن مالک کی بھی لیکن عمر فاروق براٹھ کی جانب سند دو درجہ ہے۔ اول سیاق ہے فاہر ہے کہ انس اس وقت حاضر نہ تھے۔ دو سرے قاضی اسٹیل نے جو روایت کی ہے اس میں اوس بن حد فال چفرت عمر ہے ہی روایت کر تا ہے۔ حضرت انس کا اس میں واسطہ نہیں۔ لیکن اس ور بی سند پر نظر کرنے ہے پہلے سند میں علت معلوم ہوتی ہے۔ مگر یہ کوئی علت نہیں۔ کیک سلمہ کا دونوں ہے ساع ہے۔ ابو بکر اساعیلی نے کتاب مند عمر میں ایک روایت وہ بیان کی ہے جو پہلی حدیث کے موافق ہے۔ یعنی انس بن مالک نے ذکورہ بالا قصہ بیان کیا۔ اور دوسری روایت وہ بیان کی ہے جس میں سلمہ نے اس حدیث کو مالک بن اوس اور انہ بین مالک براٹھ دونوں ہے سننا فاہر کر دیا ہے۔ پھر فضل بن دکین کی وہ سند بیان کی ہے جس بیان کر دیا ہے۔ پھر فضل بن دکین کی وہ سند بیان کی ہے جس بیان کر دیا ہے۔ پھر فضل بن دکین کی وہ سند بیان کی ہے جس بیان کر دیا ہے۔

حفرت عمر بناتُه کی ایک حدیث وہ ہے جے ابن شابین نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ نی ملی کیا:

«مَنْ صَلَّى عَلَىَّ صَلُوةً صَلَّي اللهُ بِهَا عَشْرًا فَلْيُقْلِلْ عَبْدٌ بَعْدُ عَلَى مِنَ الصَّلُوة أَو لْيُكْثِرْ»

"جو شخص ایک بار مجھ پر درود پڑھتا ہے اللہ اس پر دس رحمتیں بھیجتا ہے' "اب اس کے بعد خواہ کوئی درود کم پڑھاکرے یا زیادہ۔"

عمر فاروق بٹاٹھ کی ایک حدیث وہ ہے جسے ترمذی نے اپنی جامع میں موقوفاً روایت

:4

﴿إِنَّ الدُّعَاءَ مَوْقَوْفٌ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ لاَ يَصْعَدُ مِنْهُ شَيْءٌ حَتَّى تُصَلِّى عَلٰى نَبِيِّكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ»

''وعار زمین و آسان کے درمیان تھرا دی جاتی ہے۔ ذرا بھی اس میں سے اوپر نہیں جا سکتی جب تک نبی ملٹھالیا پر درود نہ پڑھا جائے۔''

اسلعیل نے اس سے اتم طور پر روایت کی ہے۔ عمر فاروق بڑاٹھ نے فرمایا جو مسلمان تھلی زمین پر جاکر ضخیٰ کی دو رکعتیں پڑھے اور پھریوں کیے:

"اَللَّهُمَّ أَصْبَحَ عَبْدُكَ عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ خَلَقْتَنِيْ وَلَمْ اَكُ شَيْئًا اَسْتَغْفِرُكَ لِذَنْبِيْ وَاَحَاطَتْ بِيْ إِلاَّ اَنْ تَغْفِرُكَ لِذَنْبِيْ وَاَحَاطَتْ بِيْ إِلاَّ اَنْ تَغْفِرُهَا فَاغْفِرْلِيْ كَارَحْمْنُ إِلاَّ غَفَرَ اللهُ لَهُ فِي ذَٰلِكَ الْمَقْعَدِ ذَنْبَهُ وَإِنْ كَانَ مِثْلُ زَيْدِ الْبُحْدِيْ

"اللی تیرے بندہ نے صبح کی تیرے اور تیرے وعدہ پر۔ تو نے مجھ کو پیدا کیا اور میں کوئی شے نہ تھا۔ میں تجھ سے بین گناہ کی بخشش مانگیا ہوں کیونکہ گناہوں نے مجھ کو دشواری میں ڈال دیا اور کھی لیا ہے (کوئی راہ نہیں رہی) بجزاس کے کہ تو مجھے بخش دے۔ ایس اے رحمٰن بھی بخش دے۔ اللہ تعالی ای جگہ بیٹھے ہوئے اس کے گناہ بخش دیتا ہے۔ گو وہ گھی مریا کے برابر ہول۔"

ا یک اور روایت ہے کہ حضرت عمر بڑاٹھ نے فرمایا: '' مجھ سے ذکر کیا گیا ہے کہ وعار زمین و آسان کے درمیان ٹھسرا دی جاتی ہے۔ بلند نہیں ہوتی جب تک ورود ساتھ نہ ہو۔''

ایک روایت اور ہے کہ حضرت عمر بڑاتئز نے فرمایا: "اعمال باہم فخر کرتے ہیں اور صدقہ کہتا ہے میں سب سے افضل ہوں۔ فرمایا جو مسلمان اپنے مال میں سے جو ڑا دیتا ہے۔ اس کے لیے جنت کے دربان تیزی سے ہاتھ ہیں۔

اساعیلی کا قول ہے کہ : صلوۃ صنی اور صدقہ کی احادیث تو موقوف ہیں اور باقی

برابر ہیں۔ مطلب یہ کہ نماز اور اعمال کی احادیث کے مرفوع ہونے کا بھی احمال ہے اور موقوف کا بھی۔ اور حدیث صحیٰ تو معاذ بن حارث کی سند سے مرفوع بھی مروی ہوئی ہے۔ مگر رفع ثابت نہیں ہوا اور موقوف زیادہ قربن قیاس ہے۔ (والله اعلم) انس بن مالک منافتہ کی حدیث جے عمر منافتہ کی حدیث لکھا گیا ہے۔ اے طبرانی نے بھی روایت کیا ہے۔ مرطرانی نے لکھ دیا ہے کہ اس سند میں جو عبیداللہ بن عمرہ۔ اس سے صرف یجیٰ بن ابوب روایت کر تا ہے۔ اور پھراس سے روایت کرنے میں بھی عمرو بن الربیع بن طارق اکیلا ہے۔

كيا ہے كه ميں نے رسول الله ساتھا كو

(18) عامر بن ربیعہ بناتی کی حدیث الم احمد رمانی نے سند میں روایت

خطبه فرماتے ہوئے ای آپ فرماتے تھے:

امَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلَّى اللَّهُ تَزَلِ الْمَلَائِكَةُ تُصَلِّي عَلَيْهِ مَا صَلَّى عَلَيَّ فَلْيُقِلَّ عَبْدٌ مِّنْ ذَٰلِكُ أَنِهِ لَيُكُثِّرُ "

"جو کوئی مجھ پر درود بھیجنا ہے فرشے ہی کے لیے دعار کرتے رہتے ہیں جب تک وہ درود خوانی میں رہتا ہے' اب بھی کو اختیار ہے کہ کم بڑھے یا زیادہ۔" (اس کو ابن ماجہ نے بھی روایت کیا ہے۔)

> عبدالرزاق نے اپی سند کے ساتھ میہ الفاظ روایت کیے ہیں «مَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلُوةً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ فَاكْثِرُوا أَوْ أَقِلُواْ»

''جو مجھ پر درود پڑھتا ہے اللہ اس پر رحمت بھیجتا ہے' اب تم زیادہ پڑھویا

عاصم بن عبيد الله بن عاصم جو روايت امام احمد رطيقيه مين ب اور عبدالله بن عمر العمری جو عبدالرزاق کی سند میں ہے گو ان دونوں کی حدیث میں کچھ ضعف ہے مگر حدیث کا ان دو مختلف وجوہ سے مروی ہونا دلالت کرتا ہے کہ حدیث کی اصلیت ضرور ہے۔ اور بیر حسن کے درجہ وسطی سے کم نہیں۔ (واللہ اعلم)

(19) عبدالرحمٰن بن عوف بناشر كى حديث روايت كيا ہے كہ رسول اللہ

سائیلِ باہر تشریف کے گئے میں آپ کے پیچھے ہو لیا۔ آپ نخلستان میں داخل ہوئے۔ وہاں آپ نے ایک لمبا مجدہ کیا۔ حتیٰ کہ مجھے میہ اندیشہ ہو گیا کہ آنخضرت ساٹیلِیم کو اللہ نے وفات دے دی۔ میں دیکھنے کے لیے آگے بڑھا۔ آپ نے سر اٹھایا اور فرمایا: ''جو ما جنگ تھی کہ گا منذمہ سے زیروں میں میٹ کا فیا

"عبدالرحن تخفي كيا ہو گيا۔" ميں نے اپنا انديشہ عرض كيا فرمايا:

ا إِنَّ جِبْرَائِيْلَ قَالَ لِيْ اَلاَ اَبُشُّرُكَ أَنَّ اللهَ عَزَّوَجَلِّ يَقُولُ مَنْ صَلَّى عَلَيْكِ صَلَّى عَلَيْكِ صَلَّى عَلَيْكِ صَلَّى عَلَيْكِ صَلَّيْكِ صَلَّيْكِ صَلَّيْكِ صَلَّيْكِ عَلَيْكِ»

''جبریل نے مجھ ہے کہا کیا میں آپ کو خوشخبری نہ ساؤں؟ اللہ پاک فرماتا ہے۔ جو آپ پر درود کرچھے گا میں اس پر رحمت بھیجوں گا جو آپ پر سلام بھیجے گامیں اس پر سلامتی تھیجی گا۔''

دو سری سند میں اتنا زیادہ ہے کہ:

«فَسَجَدْتُ للهِ شُكْرًا»

"میں نے اللہ تعالیٰ کا تجدہ شکر ادا کیا۔"

امام حاکم روایت کر کے صحیح اللہ اس کو متدرک میں اپنی سند کے جاتھ روایت کر کے صحیح اللہ عالم روایت کر کے صحیح الا سناد بتلایا ہے۔ ابن ابی الدنیانے اپنی سند کے ساتھ ابن عوف کا ہے ہے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ طاق کیا نے حجدہ کیا اور اسے طول کیا۔ میں نے اس بارے میں عرض کیا تو فرماا:

َّ إِنِّى سَجَدْتُ هٰذِهِ السَّجْدَةَ شُكْرًا للهِ عَزَّوَجَلَّ فِيْمَا اَبُلاَنِيْ فِيْ أُمَّتِيْ فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا» أُمَّتِيْ فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا»

''میں نے اللہ تعالیٰ کی جناب میں یہ سجدۂ شکر کیا تھا کہ اس نے میری امت کے بارے میں یہ ارزانی فرمائی کہ جو کوئی شخص مجھ پر ایک بار درود پڑھے گا اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمتیں بھیجے گا۔''

مویٰ بن عبیدہ اس حدیث کی سند میں ہے۔ گو اس کی حدیث میں کچھ ضعف

ہوتا ہے۔ تاہم یہ حدیث حدیث بالا کے لیے شامد ہے۔

بغوی نے بھی این سند کے ساتھ پہلی حدیث کے موافق روایت کی ہے اس کے

آخريس م كه: «فَسَجَدْتُ لِذلِكَ» "ميل نے اى ليے محده كيا۔"

ساتھ روایت کیا ہے۔ الی بناٹھ کہتے ہی

(20) ابی بن کعب بخالقہ کی حدیث المجمید نے مند میں اپی سند کے

له جب رات کا چوتھائی حصہ گزر جاتا تو رسول کریم سٹھیلیم کھڑے ہوتے اور فرماتے ''لوگو ذکر النی کرو' ذکر اللی کرو۔ آگیا زلزلے کا جھٹکا' اس کے پیچھیے ایک اور جھٹکا' موت آ گنی این ہولناکیوں کے ساتھ 'موت آ گنی این ہولناکیوں کے ساتھ۔"

«قُلْتُ يَادِيَهُولَ اللهِ، إِنِّي أَكْثَرُ الصَّلاَةَ عَلَيْكَ، فَكَمْ أَجْعَلُ لَكَ مِنْ صَلاَتِيْ ؟ قَالَ: مَا شِئْتَ: قُلْتُ الرُّبْعَ؟ قَالَ: مَا شِئْتَ، وَإِنْ زِدْتَ فَهُو ﴿ يَهُمُ النَّهُ النَّصْفَ؟ قَالَ: مَا شِئْتَ، وَإِنْ زِدْتَ فَهُوَ خَيْرٌ، قُلْتُ الثَّالُثَانَ؟ قَالَ: مَا شِئْتَ قَالَ أَجْعَلُ لَكَ صَلاَتِيْ كُلَّهَا»

"دبیں نے عرض کی اے اللہ کے رسول میں آپ پر درود پڑھا کر تا ہوں۔ فرمائیے درود کی کیا مقدار رکھوں۔ (یعنی اور وظیفوں کے مقابل میں)۔ فرمایا جس قدر تو چاہے۔ عرض کیا ایک چوتھائی ۱/۸۔ فرمایگ جتنا تو چاہے' اگر زیادہ كرے تو بهتر إ عرض كيانصف ١/١ فرمايا ، جتنا تو چاہے آل زيادہ كرے تو بمتر ہے۔ عرض کیا دو تمائی ٢/٣۔ فرمایا 'جتنا تو چاہ اگر زیادہ کرے تو بمتر ہے۔ میں نے عرض کیا کہ میں تمام (وقت کو) آپ کے درود کے لیے وقف كر دول كاي

اإِذًا يَّكُفئ هَمَّكَ وَيَغْفِرُ لَكَ ذَنْبِكَ»

"الی حالت میں وہ تیرے مقاصد کے لیے کفایت کرے گا۔ اور تیرے گناہوں کو بخش دے گا۔"

ترزی والمام احمد اور حاکم بر مطیلیے نے بھی اس کو اپنی اپنی سند سے روایت کیا ہے۔
اور المام ترزی روایت نے اس کو حسن صبح کما ہے۔ عبداللہ بن محمد بن عقیل جو
عبدالحمید کی سند میں ہے۔ اس سے ائمہ کبار مثل حمیدی احمد المحاق علی بن
المدین ترزی بر مصیلیے وغیرہم نے جست بکری ہے۔ اور ترذی روایت نے اس ترجمہ کو
کبھی صبح کبھی حسن کہا ہے۔

ابن تیمید رسطی سے اس حدیث کی تقییر بوچھی گئی۔ کما ابی بن کعب بناتر اپنے کے کہ دعار کرتے تھے۔ انہوں نے نبی سلی کے کچھ دعار کرتے تھے۔ انہوں نے نبی سلی کے کھو تھائی یا نصف یا دو تمائی کو درود بنالوں۔ اور کل کو درود بنالینے کے اظہار پر نبی سلی کی نظرت نے فرمایا 'دک کہ اب تیرے مقاصد کے لیے کفایت اور تیرے گناہوں کے لیے مغفرت کا ذریعہ ہو گا۔'' وجہ بیرے کہ جو شخص رسول اللہ سلی کی درود بھیجتا ہے۔ اللہ تعالی اس پر دس بار رحمت کرتا ہے دور اللہ تعالی کی رحمت مطالب کی گفایت کنندہ اور گناہوں کی بخشدہ ہے۔ یہ معنی ہیں کی حدیث کے۔

(21) اوس بن اوس رخالته کی حدیث کی رسول کریم طفیدا نے فرمایا:

"مِنْ أَفْضَلِ أَيَّامِكُمْ يَوْمُ الْجُمُعَةِ فِيْهِ خَلَقَ اللَّهُ أَدَمَ وَفِيْهِ قُبِضَ وَفِيْهِ النَّفْخَةُ وَفِيْهِ الصَّعْقَةُ فَاكَثْرُوا عَلَىَّ مِنَ الصَّلَّهِ فِيْهِ فَإِنَّ صَلْوتَكُمْ مَّعُرُوضَةٌ عَلَيَّ قَالُوا يَارَسُولَ اللهِ كَيْفَ تُعْرِضُ عَلَيْكَ صَلَاتُنَا وَقَدْ اَرِمْتَ يَعْنِىْ وَقَدْ بَلِيْتَ فَقَالَ إِنَّ اللهَ عَزَّوجَلَّ حَرَّمَ عَلَى الأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ اَجْسَادَ الأَنْبِيَاءِ»

"دنوں میں بہتر جمعہ کا دن ہے۔ اس دن آدم ملائل پیدا ہوئے 'اس دن ان کا انتقال ہوا۔ اس دن نفخہ حضرت اسرافیل صور پھو تکیں گے۔ اس دن بجلی کی کڑک اور گڑگڑاہٹ ہے۔ تم اس دن مجھ پر کثرت سے درود پڑھا کرو۔

کیونکہ تمہارا درود میرے سامنے پیش کیا جاتا ہے۔ لوگوں نے عرض کیا کہ جب آپ مٹی ہو جاویں گے تو ہمارا درود کس طرح آپ کے سامنے پیش ہو سکے گا۔ فرمایا اللہ تعالی نے زمین پر انبیاء کے اجسام کو حرام کر دیا ہے۔ زمین ان کے جسم کو نہیں کھا عتی۔ "

امام احمد ابوداؤد انسائی ابن ماجه اور ابن حبان مِنطَينيم نے صیح میں۔ اور حاکم روایتی نے متدرک میں اس کو روایت کیا ہے۔ اور سب کی روایت میں حسین الجعفی ہے۔ بعض حفاظ نے اس میں یہ علت بیان کی ہے کہ حسین جعفی' عبدالرحمٰن بن ہزید سے اور جابر ابو الاشعث صنعانی ہے وہ حضرت اوس بناشتہ ہے روایت کرتے ہیں۔ بظاہر تو جو شخص اس اسٰاد کو دکیجے گا اس کی صحت میں شک نہ کرے گا۔ کیونکہ اس کے راوی نقد اور مشہور جی جن کی احادیث کو ائمہ نے قبول کیا ہے۔ مرعلت اس میں میں جعفی فی الرحمٰن بن بزید بن جابر سے نہیں سا۔ اس نے عبدالرحمٰن بن بزید بن تمیم سے ساتھ اور اے جمت نہیں سمجھا۔ حسین جعفی نے جب اس حدیث کو روایت کیا تو اپنے راوی کے جد کے نام میں غلطی کر گیا اور ابن متیم کنے کی بجائے ابن جابر کمہ گیا۔ جس کو حفاظ نے ظاہر کر دیا اور تنبیہ کر دی۔ امام بخاری رواید نے تاریح کبیر میں کما ہے کہ عبد جمان بن بزید بن حمیم الشای مکول رایش سے روایت کرتا ہے۔ ولید بن مسلم نے اس کھینا ہے اس کے پاس مناكير (منكر روايات) ہيں۔ يہ وہ ہے جس سے ابواسامہ اور حسين بعقی روايت كرتے ہیں۔ اور دونوں نے اس کا نام پزید بن جابر کہا اور اس کے نسب میں غلطی کھائی ہے حالانکه صحیح بزید بن تمیم ب اور یہ ضعیف ہے۔ خطیب کہتے ہیں کوفیول نے عبدالرحمٰن بن تمیم کی احادیث کو عبدالرحمٰن بن پذید بن جابرے روایت کیاہے مگر اس بارے میں ان کو وہم ہوا۔ اور ان احادیث کے اخذ کرنے میں بھی۔ حافظ موی ین ہارون کہتے ہیں' ابواسامہ نے عبدالرحمٰن بن پذید بن جابر ہے روایت کی ہے'مگر اس کا وہم ہے وہ تو ان سے ملا بھی نہیں۔ وہ عبدالر حمٰن بن بذید بن تتیم سے ملا۔ مگرای کو ابن جاہر سمجھ گیا۔ ابن تنہم ضعیف ہے۔ اور اس کے ضعف کی طرف ایک

ے زیادہ حافظوں نے اشارہ کیا ہے۔ اس توجیمہ کا جواب بعض وجوہات کی بنا پر سے کہ: حسین جعفی نے عبدالرحمٰن بن بربید بن جابر سے ساع کی خود صراحت کر دی ہے۔ ابن حبان رواللہ کہتے ہیں کہ:

"جب اس نے خود ساع کی صراحت اپنی روایت میں کر دی ہے تو یہ خیال کہ جس سے یہ روایت کر تا ہے دراصل ابن تمیم تھا اور حسین نے اپنی غلطی سے ابن جابر سمجھ لیا تھا۔ بالکل بعید ہے کیونکہ حسین جعفی کو اس امریس کوئی شبہ نہیں ہو سکتا تھا' جب کہ یہ صاحب علم و نقذ ہے اور دونوں سے ساع بھی رکھتا ہے۔ "

اس کے جواب میں کو فیض ابو حاتم کی کتاب العلل کو پیش کر سکتا ہے جس کے

الفاظ بيہ ہيں كہ:

"میں نے اپنے والد سے علی کہ اہل عواق میں سے میں نے کسی کو نہیں سا جو عبدالرحمٰن بن بذید بن جابہ ہے روایت کرتا ہو۔ ابواسامہ اور حسین بعفی جس سے روایت کرتے ہیں وہ ایک شخص یعنی ابن تمیم ہے۔ کیونکہ ابواسامہ نے عبدالرحمٰن بن بذید بن جابر کی رہت سے پانچ یا چھ احادیث منکر بیان کی ہیں۔ اور سے ہرگز احمال نہیں ہو سکتا کہ جی جابر جیسا شخص الی احادیث کی روایت کرتے۔ یہ بھی حدیث "افضل الیام" جس کو وہ ابن جعفر سے روایت کرتا ہے۔ یہ بھی حدیث منکر ہے۔ میں نہیں جانتا کہ حسین کے سواکسی اور نے روایت کیا ہو۔ یہ یاد رہے کہ عبدالرحمٰن بن بذید بن تمیم تو ضعیف الحدیث ہے اور عبدالرحمٰن بن بذید بن جابر تقہ ہے۔"

اس کے جواب میں ہم کہتے ہیں کہ حسین جعفی اور ابواسامہ کے ساع ابن جابر میں گفتگو کی گئی ہے۔ ابواسامہ کا ساع ابن جابرے تو اس کا انکار اکثر اہل حدیث نے کیا ہے۔ تہذیب میں حافظ ابوالحجاج المزی رطیقی نے لکھا ہے کہ ابن نمیرنے ابواسامہ کا ذکر کیا کہ جس ابن جابرے بیر روایت ہے بیر مشہور ابن جابر نہیں۔ میرے پاس

ذکر ہوا ہے کہ ایک اور شخص ابن جابر کے نام سے مشہور تھا۔ یعقوب کہتے ہیں ہی ٹھیک ہے وہ (دراصل) ابن تمیم تھا۔ ابواسامہ اس کے پاس گیا۔ اس سے احادیث لکھ کر روایت کی۔ حالا نکہ وہ ابن جابر کے نام سے محض مشہور ہی تھا۔ یعقوب کہتے ہیں میں سمجھتا ہوں کہ ابن نمیر نے ابواسامہ پر گویا یہ الزام لگایا ہے کہ اسے اپنی غلطی کا پیتے بھی چلا گر پھر بھی اس نے غفلت کی۔ ابن نمیر نے یعقوب سے کما کیا تم اس کی روایت کو نمیں دیکھتے جو تمام صحاح کے جے اہل شام اور اصحاب ابن جابر نے روایت کیا ہے کہی حابر نے روایت کیا ہے کہی سے نمیں ملتی۔ ابن ابی حاتم کہتے ہیں کہ:

دومیں نے حسین جعفی کے برادر زادہ محد بن عبدالرحمٰن سے عبدالرحمٰن بن بزید بن عمیم بھی آیا اور بزید بن جابر کا سوال کیا۔ کما کوف میں عبدالرحمٰن بن بزید بن عمیم بھی آیا اور عبدالرحمٰن بن عبدالرحمٰن بن عبدالرحمٰن بن بن جابر پھر کوف آیا گرجم شخص سے ابواسامہ روایت کر تا ہے وہ ابن جابر پھر کوف آیا گرجم شخص سے ابواسامہ روایت کر تا ہے وہ ابن عمیم ہے۔ کابر شیں بلکہ ابن عمیم ہے۔ کابر شیں بلکہ ابن عمیم ہے۔ کاب

این ابی داؤد کتے ہیں کہ: "ابواسامہ کی مبارک سے انہوں نے ابن جابر سے سنا اور بید دونوں (ابن مبارک و ابن جابر) مکول کے روایت کرتے ہیں۔ ابن جابر (غیر مشہور) بھی دمشق ہے۔ جب بیہ آیا تو اس نے آباتی عبدالرحمٰن بن بزید دمشق ہوں۔ پھراس نے مکول سے روایت کی۔ ابواسامہ بیہ شہر کہ کہ یہ ابن جابر دہ ہے جس سے ابن مبارک روایت کرتے ہیں۔ بے شک عبدالرحمٰن بن بزید بن جابر ققہ و مامون ہیں۔ ان کی حدیث جمع کی جاتی ہے۔ اور ابن تمیم ضعیف ہے۔ اور ابن الموداؤد نے اسے مشروک الحدیث کہا ہے۔ ابواسامہ اس سے روایت کرتا ہے اور اس کے نام میں غلطی کھاتا ہے اور ابن جابر الشامی کہہ کر روایت کرتا ہے۔ دراصل اس کی یہ تمام احادیث ابن تمیم سے ہیں۔ "

رہا حسین جعفی کا ابن جابر ہے ساع ' تو ہمارے شخ نے تہذیب میں اس کا ذکر کر کے حسین بن علی کی ابن جابر ہے روایت کو زیادہ قوی قرار دیا ہے اور ابواسامہ (حماد بن اسامہ کو محفوظ ہے) کی روایت پر شک کیا ہے۔ تعلیل بالا کا جواب تو ہو چکا۔ اس

قدر اکھنے کے بعد میں نے دیکھا کہ دار قطنی نے اس کو قطعی طور پر اختیار کیا ہے۔ وہ ابوعاتم کی کتاب الفعفاء پر بحث کرتے ہوئے کتے ہیں کہ حسین جعفی نے تو عبدالرحمٰن بن یذید بن جابر سے روایت کی ہے۔ اور ابواسامہ نے عبدالرحمٰن بن یذید بن تمیم سے مگروہ اس کے جد کے نام میں غلطی کھاتا ہے۔

حدیث بالا میں ایک علت اور ہے یعنی عبدالرحمٰن بن بزید نے ابوالاشعث سے اپنے ساع کا ذکر نہیں کیا۔ لیکن میہ کوئی علت قادحہ نہیں۔ کیونکہ اس حدیث کے لیے حدیث ابو ہریرہ' ابوالدرداء' ابو امامہ' ابومسعود' انس بن مالک اور حسن رشین اللہ شواہد ہیں۔ جن کو ذیل میں بیان کیا جاتا ہے۔

(الف) حدیث ابو ہریرہ رخانئہ جے امام مالک رطانئہ نے روایت کیا ہے۔ رسول اللہ

التيالم نے فرمایا:

الْخَيْرُ يَوْمُ طَلَعَتْ فِيْدِ الشَّمْسُ يَوْمُ الْجُمُّعَةِ فِيْهِ خُلِقَ آدَمُ وَفِيْهِ الْمُبْطَ وَفِيْهِ الْمُبْطَ وَفِيْهِ الْمُبْطَ وَفِيْهِ الْمُبْطَقُ وَمَا مِنْ دَابَّةِ إِلاَّ وَهِيَ مُصِيْخَةٌ يَوْمَ الْجُمُّعَةِ فِيْ حِيْنِ تَطْلُعُ الشَّمْسُ شَفَقًا مِنَ السَّاعَةِ إِلاَّ الْجِنُّ وَالانْسُ وَفِيْهِ سَاعَةٌ لاَ يُصَادِفُهَا عَبْدٌ مُسَامِةٌ وَهُو يُصَلِّى يَشَالُ اللهُ شَيْئًا إِلاَّ أَعْطَاهُ إِيَّاهُ اللهُ مَسْلِمٌ وَهُو يُصَلِّى يَشَالُ اللهُ شَيْئًا إِلاَّ أَعْطَاهُ إِيَّاهُ اللهُ اللهُ شَيْئًا إِلاَّ أَعْطَاهُ إِيَّاهُ اللهُ اللهُو

"برستر دن جس میں آفاب طلوع ہوتا ہے جمعہ کا دن ہے ایک دن آدم ملائلہ پیدا ہوئے ای روز زمین پر آئے۔ ای دن ان کی توبہ قبول ہوگا۔ ای دن مرے ای دن قیامت ہوگا۔ جن وانسان کے سواجتے جان دار ہیں اس روز قیامت کے ڈر سے طلوع آفاب سے ہی گوش بر آواز رہتے ہیں۔ جمعہ میں ایک ایک ساعت ہے کہ اگر کسی مسلمان کو مل جائے اور وہ نماز پڑھتا ہوا ایک ایک ساعت ہے کہ اگر کسی مسلمان کو مل جائے اور وہ نماز پڑھتا ہوا ایک دیتا ہے۔"

یہ حدیث صحیح ہے اور حدیث اوس بن اوس کی تائید کرتی ہے اور اس کے ہم معنی ہے۔ (ب) کتاب الثقفیات میں حدیث ابو ورداء طاقتہ بیان کی گئی ہے۔ نبی ساتی پیلی نے فرمایا: «اَکْثِرُوا الصَّلُوةَ عَلَیَّ یَوْمَ الْجُمُعَةِ فَإِنَّهُ یَوْمٌ مَّشْهُوْدٌ تَشْهَدُهُ

اس مدیث کی دو سری سند کے ساتھ جو آگے آئے گی۔ طبرانی اور ابن ماجہ نے

روایت کیا ہے:

(ح) حدیث ابوامامہ بناٹھ کو گائی نے روایت کیا ہے۔ نبی اکرم ساتھانے فرمایا:

﴿ اَكُثْرُوا عَلَى مِنَ الصَّلُوهِ ﴿ يُكُلِّ يَوْمٍ جُمُعَةٍ فَاِنَّ صَلُوةً اُمَّتِيْ لَكُثْرُوا عَلَى مِنَ الصَّلُوة أَمَّتِي لَعُرَضُ عَلَى فِي كُلِّ يَوْمٍ جُمُعَهُ فَمَنْ كَانَ اَكْثُرُهُمْ عَلَى صَلُوةً كَانَ اَكْثُرُهُمْ عَلَى صَلُوةً كَانَ اَقْرَبَهُمْ مِنِّيْ مَنْزِلَةً ﴾ كَانَ اَقْرَبَهُمْ مِنِّيْ مَنْزِلَةً ﴾

"جعد کے دن مجھ پر درود بکشرت پڑھا کرو کیونکہ جی عد امت کا درود میرے سامنے کیا جاتا ہے۔ جو درود خوانی میں بڑھا ہوا ہو گا وہ درجد میں مجھ سے قریب تر ہو گا۔"

اس حديث مين دو علتين بين:

- ا برد بن سنان جو مکول شای سے روایت کرتا ہے' اس کے بارے میں علماء نے جرح (علمائے محدثین کی اصطلاح میں راوی کے عیب ظاہر کرنے کو جرح کھتے ہیں) کی ہے۔ گریجی بن معین وغیرہ نے اس کی توثیق کی ہے۔
  - کتے ہیں کہ مکول شامی نے ابوامامہ بڑاٹھ سے نہیں سا۔ واللہ اعلم
- (د) حدیث انس بناتھ کو طبرانی نے محمد بن علی الاحمر کی سند سے روایت کیا ہے رسول الله ساتھ نے فرمایا:

«اَكْثِرُوا الصَّلْوةَ عَلَىَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَائِنَهُ اَتَانِيْ جِبْرِيْلُ آنِفًا مِنْ رَبِّهِ عَزَّوَجَلَّ فَقَالَ ِمَا عَلَى الأَرْضِ مِنْ مُسْلِمٍ يُصَلِّىٰ عَلَيْكَ مَرَّةً وَّالْحِدَةُ ۚ إِلاَّ صَلَّيْتُ اَنَا وَمَلاَئِكَتِيْ عَلَيْهِ عَشْرًا»

"جمعہ کو بکثرت درود پڑھا کرو۔ کیونکہ ابھی جبریل اللہ تعالی کی جانب سے میرے پاس میہ پیغام لائے تھے کہ روئے زمین پر جو مسلمان آپ ہر ایک بار ورود پڑھے گامیں اور میرے فرشتے دس دفعہ اس پر رحمت بھیجیں گے۔" نیز محمد بن اسلمیل وراق نے حضرت انس بھائنہ سے یوں روایت کیا ہے رسول اللہ

ما المرام نے فرمایا: «أَكْثِرُوا الصَّلْيَةَ عَلَىَّ يَوْمَ الْجُمُّعَةِ فَاِنَّ صَلَاتَكُمْ تُعْرَضُ عَلَىَّ»

" مجھ پر جمعہ کے دن نظامہ سے زیادہ درود شریف بر ها کرو۔ کیونکہ تمهارا درود

مجھ پر پیش کیا جاتا ہے'

. بیه دونوں راوی گو ضعیف ہیں ، ملاستشاد (طلب گواہی) کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ این الی السری نے سد کے ساتھ صرف اس قدر روایت کیا ہے:
﴿ اَكُثِرُوا الصَّلُوةَ عَلَىً يَوْمَ الْجُمُعَةِ ﴾

"جعه کے دن مجھ ير بكثرت درود يرهاكرو."

صحابہ و اللہ اللہ اللہ عادت میں تھی کہ جمعہ کے دن نبی النہا اللہ اللہ درود براھنے کو پند کرتے تھے۔ ابن وہب کا قول محد بن بوسف نے نقل کیا ہے کہ مجھے ابن مسعود ولله على مُحمّد في الله على مُحمّد على من الله من الله من الله من على مُحمّد النَّبِي الْأُمِّي برُّه لياكر. كوئي جمعه خالى نه جانے دے."

(ه) حدیث حسن و الله به بنی ساتھیا نے فرمایا:

«لاَ يَاْكُلُ الاَرْضُ جَسَدَ مَنْ كَلَّمَهُ رُوْحُ الْقُدُسِ»

"جس کے ساتھ جریل (طالقاً) نے کلام کیا ہو۔ زمین اس کے جسم کو نہیں کھاتی۔"

(22) حضرت حسن بن علی رفی الله ای حدیث ایسی روایت کیا ہے۔ رسول میں روایت کیا ہے۔ رسول

كريم التيليم نے فرمایا:

"صَلُوا فِي بُيُوتِكُمْ وَلاَ تَتَخِذُوْهَا قُبُورًا وَلاَ تَتَخِذُوا بَيْتِيْ عِيْدًا صَلُوا عَلَى وَسَلَّمُوا فَإِنَّ صَلُوتَكُمْ وَسَلاَمَكُمْ يُبَلِّغُنِيْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ»

''نوا فل گھروں میں پڑھا کرو' اور گھروں کو قبریں نہ بنا رکھو (جمال نماز نہیں پڑھی جاتی) میرے گھر کو عید نہ بناؤ اور مجھ پر صلوۃ و سلام سیجتے رہو'تم جمال کہیں ہو گے وہیں ہے تمہارا سلام و صلوۃ میرے پاس پہنچتا رہے گا۔''

علت اس حدیث سے بے کہ ابو برحنی نے تو عبداللہ بن نافع سے مذکورہ بالا الفاظ روایت کے بیں مگر مسلم بن عمروجو عبداللہ بن نافع سے حدیث کو ابو بررہ بھاتھ

ہے روایت کرتا ہے اس نے سے الفاق کے ہیں:

«لاَ تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا وَلاَ يَعِمُلُوا قَبْرِىٰ عِيْدًا وَصَلُوا عَلَيَّ فَإِنَّ صَلُوا عَلَيَّ فَإِنَّ صَلُوا عَلَيَّ فَإِنَّ صَلُوتَكُمْ تُبَلِّغُنِيْ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ بِي زياده قرين قياس بـــ

طرانی نے معم کبیر میں اپنی سند کے ساتھ حضرت مستحق ہے یہ الفاظ روایت کیے

: ﴿حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَصَلُّوا عَلَىَّ فَاِنَّ صَلْوتَكُمْ تَبُلَّغُنِيْ﴾ ۚ

د تم جهال کهیں بھی ہو مجھ پر درود پڑھو اس لیے کہ تمہارا درود مجھ تک پہنچ حاتا ہے''۔

(23) حضرت حسین بنائلہ کی حدیث رسول اللہ لٹھویل نے فرنما:

"مَنْ ذُكِرُتُ عِنْدَهُ فَخَطِىءَ الصَّلُوةَ عَلَىَّ خَطِىءَ طَرِيْقَ الْجَنَّةِ"
"جس كے سامنے ميرا ذكر ہوا اور اس نے درود ميں خطاكى۔ (يعنی درود شریف نه پڑھا) وہ جنت كى راہ بھول گيا۔"

اس حدیث میں میہ علت ہے کہ عمرو بن حفص نے تو اس کو بروایت ابو ہریرہ بخاتنہ می کریم طاق ہوا سے بیان کیا ہے۔ اور ابن ابی عاصم و اسلحیل بن اسحاق نے امام زین العابدين سے مرسلاً روايت كيا ہے۔ سليمان بن حرب اور على بن مديني كى روايتوں ميں ای حدیث کو امام باقر دانتیہ ہے بطور ارسال روایت کیا گیا ہے۔ علی بن مدینی کہتے ہیں کہ عمرو راوی کے بعد ایک اور شخص نے بھی جس کا نام سفیان راوی نے بسام صیرتی بلایا ہے' بیان کیا تھا کہ اس نے بھی یہ حدیث امام باقر روانی سے ہی سی تھی۔ حضرت حسین بناٹھ کی ایک وہ حدیث ہے جے نسائی رطیفیا نے روایت کیا۔ نبی کریم النابيل نے قرمایا:

«ٱلْبَخِيْلُ مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ وَلَمْ يُصَلِّ عَلَيَّ»

"بخيل وه ب جس كي المن ميرا ذكر عو اور مجھ ير درود نه يڑھے۔"

اس کو این حبان و حاکم کے آنی این صحیح میں اور ترمذی نے جامع میں روایت کیا اور حسن صیح غریب بتلایا۔ اور مسند میں کئی بن الی طالب واللہ کی حدیث کہا ہے۔ میں کتا ہوں کہ اس میں ایک اور علت ہے۔ کا نیائی نے سنن کبیر میں لکھی ہے کہ عبدالعزيز بن محمد كي روايت مين عبدالله بن على بن مسلل حضرت على بناته سے مرسلا روایت کرتے ہیں:

اور زریا بن میلی کی روایت میں بول ہے کہ عبداللہ بن علی میں حسین نے کہا کہ حفرت علی بناتی نے کما کہ فرمایا نبی کریم ماہیا نے "بخیل وہ ہے جس کے سامنے میرا ذكر مو اور وه . مي رودون يرفع."

(24) فاطمہ زہرا رہن کا حدیث جس کو ابوالعباس تقفی نے سدے ساتھ فاطمه بنت حسين سے روايت كى ب ك

﴿إِذَا دَخَلْتِ الْمَسْجِدَ فَقُوْلِيْ بِسْمِ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ وَسَلَّمُ اللَّهُمَّ اغْفِرْلِيِّ وَسَهِّلْ لِيْ اَبُوَابَ رَحْمَتِكَ فَإِذَا خَرَجْتِ مِنَ الْمَسْجِدِ فَقُوْلِيْ كَلْلِكِ إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ وَسَهِّلْ لِيْ

أَبُوابَ رِزْقِكَ»

م صحد میں داخل ہوتے وقت (رہنسم اللهِ وَالْحَمْدُ لِللهِ)) النج پڑھنا چاہئے۔ اور اس طرح صرف جانے کے وقت رُخمَتِكَ كى جگه رزْقِكَ بدل لينا چاہئے۔

امام ترندی نے بھی اس حدیث کو اپنی سند کے ساتھ روایت کیا ہے اور لکھ دیا کہ حدیث کی سند حدیث کی متصل نہیں کیونکہ فاطمہ بنت حسین بٹاٹھ نے اپنی دادی فاطمہ کبری بٹی تھا کو بھی پایا۔ ابن ماجہ نے بھی ترندی کی طرح روایت کیا ہے۔

.....

نے فرمایا:

(26) جس کو جابر بن عبداللہ بھاللہ کی حدیث اردایت کیا ہے کہ نبی اکرم

التُيلِم نے فرمایا:

"مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ ثُمَّ تَفَرَّقُوا عَنْ غَيْرِ ذِكْرِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ وَصَلْوةِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَّ قَامُوا عَنْ انْتَنِ جِيْفَةٍ» "وُكِنَى قوم جَع مِوكر متفرق نبيل موتى جس مِيل ذكر الله اور صلوة نبى نه مومَّر

اس کی مثال ایسی ہے کہ نمایت مدبو دار مردار سے اٹھے ہیں۔" ابو عبدالله المقدى كہتے ہيں كه بيا سند ميرے نزديك مسلم كي شرط ير ہے۔ جابر بخات کی ایک حدیث احمد بن عمرونے سند کے ساتھ یہ روایت کی ہے کہ رسول الله ملتھا ہا نے فرمایا:

«لاَ تَجْعَلُونِيْ كَقَدْحِ الرَّاكِبِ إِنَّ الرَّاكِبَ يَمْلاً قَدْحَهُ فَإِذَا فَرَغَ وَعَلَّقَ مَعَالِيْقَهُ فَإِنْ كَانَ فِيهِ مَآءٌ شَرِبَ حَاجَتَهُ أَوِ الْوُضُوءَ تَوَضَّأَأً وَإِلاَّ اِهْرَاقَ الْقَدْحَ فَاجْعَلُوٰنِيْ فِيْ أَوَّلِ الدُّعَاءِ وَفِيْ ٱوْسَطِهِ وَلاَّ تَجْعَلُوا فِيْ آخِره "

" بجھے سوار (مبافی) کے پیالہ کے مائند نه بناؤ جو پیالہ بھر لیتا ہے۔ پھر جب فارغ ہو کر اسباب و جو لاد کر (طلنے کو تیار ہو جاتا ہے) تو پالہ کے بانی کو بی لیتا ہے یا وضو کر لیتا ہے اور کی اے توڑ ڈالتا ہے۔ تم مجھے دعار کے اول اور وسط میں جگہ دو۔ اور آخر میں جگہ ہے و۔"

یہ الفاظ الی عاصم کے تھے لیکن طبرانی کی روایک میں یوں ہے:

«فَاجْعَلُونِيْ فِيْ وَسَطِ الدُّعَآءِ وَفِيْ أَوَّلِهِ آخِرِهِ»

"لینی دعار کے اول و آخر اور وسط میں درود برنبی سی ونا چاہئے۔" (27) ابو رافع بناتشہ کی حدیث السے طبرانی نے روایت کی ہے۔ نبی کریم ساتھ

«إِذَا طَنَّتْ أُذُنُّ أَحَدِكُم فَلْيَذْكُرْنِيْ وَلْيُصَلِّ عَلَىَّ»

"جب کسی کا کان شال شال کرنے لگے تو اے لازم ہے کہ میرا ذکر کرے

اور جھ ير درود يرهے۔"

طبرانی کہتے ہیں کہ بیہ حدیث ابورافع ہڑاتھ ہے اس اساد کے ساتھ مردی ہے اور '' معمر بن محمد اس روایت میں منفرد ہے۔ ابن خزیمہ نے بھی اس کو روایت کیا ہے او اس کے آخریں:

«ذَكَرَ اللهُ مَنْ ذَكَرَنِيْ بِخَيْرٍ»

" یعنی الله کاذکر میرے ذکر ہے بہتر ہے۔" زیادہ کہا ہے۔

سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

(28) عبدالله بن ابی اوفی رفایته کی حدیث اجت تندی نے اپنی جامع میں

# نی اکرم مانتھا نے فرمایا:

«مَنْ كَانَتْ لَهُ إِلَى اللهِ حَاجَةٌ أَوْ إِلَى اَحَدٍ مِنْ يَنِيْ آدَمَ فَلْيَـتَوَضَّأْ فَلْيُحْسِنِ الْوُضُوءَ ثُمَّ لَيُصَلِّ رَكْعَتَيْنِ ثُمَّ لَيُثْنِ عَلَى اللهِ وَلَيْصَلِّ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ ثُمَّ لُيَقُلْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ الْحَلِيْمُ الْكَرِيْمُ سُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ أَسْأَلُكَ مُوْجَبَاتِ رَجْمَتِكَ وَعَزَأُتِمَ مَغْفِرَتِكَ وَالْغَنِيْمَةَ مِنْ كُلِّ بِرِّ وَّالسَّلَامَةَ مِنْكُولً إِثْمِ لاَ تَدَعُ لِيْ ذَنْبًا إِلاَّ غَفَرْتَهُ وَلاَ هَمَّا إِلاَّ فَرَّجْتَهُ وَلاَ حَاجَةً هِيَ لَكَ رِضًا إِلاَّ قَضَيْنَهَا يَاٱرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ»

"جس كو الله سے حاجت مو يكنى آدى سے- اسے جائے اچھى طرح وضور كرے اور دو ركعت نماز پڑھے۔ الليكي شاء اور درود بربى ساتيا كے بعد يہ

وعارير ه لا إله إلا الله الخ-

ترزی راثیے نے کہا سے حدیث غریب ہے اور ایک سند میں علماء کی جرح ہے۔ فائد بن عبدالرحمٰن حدیث میں ضعیف سمجھاجاتا ہے۔ فائد کی نتیت ابوالور قاء ہے۔ امام احمد بن حنبل راثیر نے اس کو متروک الحدیث اور کی بر معین نے ضعیف کما ہے۔ ابو حاتم بن حبان نے کما یہ مشاہیر سے منکر روایتیں بیان کر تا ہے اور ابن الی اوفی بن شرع سے نامعلوم حدیثیں بیان کرتا ہے۔ جن سے جبت مناسب نہیں۔ امام عام رایتے نے اس حدیث کو متدرک میں روایت کیا ہے۔ اور لکھا ہے کہ میں اس کو بطور شاہد لایا ہوں اور فائد متنقیم الحدیث ہے۔

(29) رویفع بن ثابت رہالتہ کی حدیث الجو طبرانی نے معجم کبیر میں روایت کی ہے۔ رسول اللہ النہ النہ اللہ کے فرمایا:

«مَنْ قَالَ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَانْزِلْهُ الْمَقْعَدَ الْمُقَرَّبَ عِنْدَكَ

يَوْمَ الْقيَامَة وَجَنَتْ لَهُ شَفَاعَتن " "جو فخص اللهمة صل على المع يعن "ياالله! حضرت محمد (التي الم) ير رحمت فرما اور قیامت کے دن اے اپنے قریب زین جگہ دے" پڑھتا ہے اس کے لیے میری شفاعت واجب ہو جاتی ہے۔" اسمعیل بن اسحاق رہائٹیہ نے بھی ای کتاب میں اس کو سند کے ساتھ بیان کیا ہے۔ (30) ابوامامہ رہنا تیز کی حدیث ﷺ کے طبرانی نے روایت کیا کہ رسول اللہ التیلیم «مَا مِنْ قَوْم جَلَسُوا مَجْلِسًا ثُمَّ قَامُوا مِنْهُ لَمْ يَذْكُرُوا اللهَ وَلَمْ يُصَلُّوا عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ إِلاَّ كَانَ ذٰلِكَ الْمَجْلِسُ عَلَيْهِمْ تِرَةً" وجس مجلس والے والو الى اور درود برنبى كے بغير متفرق مو جاتے ہيں ان کے لیے وہ مجلس حسرت و آھی ہی کا باعث رہے گی۔" ابوامامہ بناتھ کی ایک اور روایت ہے کہ طبرانی نے مجم کبیر میں روایت کیا ہے کہ نی ساتھا نے فرمایا: «مَنْ صَلَّى عَلَىَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرُ مَلَكٌ مُؤَكَّلٌ بِهَا حَتَّى "جو جھ پر درود پڑھتا ہے اللہ اس پر دس رحمتیں بھیجا ہے گئے۔ فرشتہ مقرر ے جو بندے کا درود جھ تک پہنچاتا ہے۔" 0 (31) عبدالرحمٰن بن بشربن مسعود والتي كي حديث الشحال بن اسحاق نے ای کتاب میں سند كيساته روايت كيا ب... عرض كياكيا كيا رسول الله الناييا! بهم كو حكم ب كم آپ ي صلوة و سلام جيجيں' سلام تو ہم جان گئے۔ درود آپ پر کس طرح جیجیں فرمایا' کہا کرون 🕜 اس سند میں مکمول راوی ہے اس کے متعلق علامہ سخاوی فرماتے ہیں کہ ان کا ساع الو

امامہ سے ثابت نبیں ہے۔

«مَنْ صَلَّى عَلَىَ مَنْ أُمَّتِيْ صَلَّىٰ مُخْلِصًا مِنْ قَلْبِهِ صَلِّي اللهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرَ صَلُوتٍ وَرَفَعَ بِهَا عَشْرَ دَرَجَاتٍ وَكَتَبَ لَهُ بِهَا عَشْرَ حَسَنَاتٍ وَكَتَبَ لَهُ بِهَا عَشْرَ حَسَنَاتٍ وَمَحْى عَنْهُ عَشْرَ صَيّاتٍ اللهِ

"جس مسلمان نے خلوص ول سے درود پڑھا الله تعالی پر دس رحمتیں نازل کرتا ہے، وس درج بلند فرماتا ہے، دس نیکیاں لکھتا ہے، وس برائیاں مثاتا ہے۔"

اس حدیث میں بیہ علت ہے کہ اے سعید بن سعید ہے ابو اسامہ نے بھی روایت کیا ہے۔ اور وکیع نے بھی اور دونوں کی سند میں اختلاف پڑ گیا ہے۔ ابو ذرعہ رازی کا قول ہے کہ حدیث ابواسامہ زیادہ مناسب ہے۔ طبرانی نے مجم میں اور ابن عاصم نے کتاب الصلاة میں اس کو اسناد کے ساتھ روایت کیا ہے۔ دونوں کی سند میں ابواسامہ ہے۔

(33) عمار بن یا سر رفائق کی حدیث اوالشیخ اصبانی نے سند کے ساتھ اور این کی الم ایس نے فرمایا:

«إِنَّ للهِ تَبَارِكَ وَتَعَالَى مَلَكًا اَعْطَاهُ اَسْمَاعَ الْخَلاَئِقِ فَهُوَ قَائِمٌ عَلَى شَدِيْ إِذَا مِثُ فَلَيْسَ اَحَدٌ يُصَلِّى عَلَى صَلُوةً إِلاَّ قَالَ يَا مُحَمَّدٌ صَلَّى عَلَيْكَ فُلاَنْ بْنُ فُلاَنٍ قَالَ فَيُصَلِّى الرَّبُ تَبَارِكَ مُحَمَّدٌ صَلَّى عَلَيْكَ الرَّبُ تَبَارِكَ مُحَمَّدٌ صَلَّى غَلَى ذٰلِكَ الرَّبُ تَبَارِكَ وَاحِدةِ عَشْرًا»

"الله تعالىٰ كى مخلوق ميں ايك ايسا فرشتہ ہے جے اس نے تمام مخلوق كى آوازوں كى قوت شنوائى دے دى ہے۔ جب ميرا انقال ہو گاتب وہ ميرى قبر پر محمرا رہے گا جو كوئى مجھ پر درود پڑھے گا وہ بتلا دے گا كہ فلال بن فلال آپ پر درود پڑھتا ہے فرمایا' اس درود پڑھنے والے پر ایک كے بدلے دس رحمتیں الله تعالىٰ بھیجتا ہے۔ آپ پر درود پڑھنے الے کہ ایک کے بدلے دس رحمتیں الله تعالىٰ بھیجتا ہے۔ آپ پر

(34) ابوامامہ بن سل بن حنیف کی حدیث ایک صحالی نے خبر دی

کہ نماز جنازہ میں سنت میہ ہے کہ امام تکبیر پڑھے پھی تکبیر اولیٰ کے بعد چیکے خیکے فاتحہ پھر نبی اکرم ملٹی کیا پر درود اور باقی تکبیرات میں میت کے کی بی دعار ہے اور پچھ نہ پڑھے' پھر آہستہ سے سلام کر دے۔"

اس کو امام شافعی روایت نے مسند میں روایت کیا ہے۔ نیز اسلیل بن اسحاق نے۔
نیز سنن میں نسائی نے۔ اس حدیث کی اسناد صحیح ہیں ابوامامہ بن سمل بن حنیف بن
واجب انصاری بنی عمرو بن عوف میں سے ہیں۔ ان کا نام اسعد ہے، مگر رسول اللہ
سٹھیلم نے ان کے دادا کے نام پر (کہ ابوامامہ اسعد بن زرارہ تھے) ان کا نام رکھ دیا تھا
اور ان کی کنیت پر کنیت۔ ان کے لیے دعار فرمائی اور برکت دی۔ ابو عمروغیرہ نے ان
کو صحابہ میں شارکیا ہے۔ ابن عبدالبر بڑائٹر کہتے ہیں، وہ ۱۰اھ میں نوے سال کے ہو کر
فوت ہوئے۔ اس حدیث میں اختلاف بھی ہے۔ ایک روایت میں تو یہ ہے کہ ابوامامہ
ایک صحابی سے روایت کرتے ہیں اور دوسری روایت میں ہے کہ خود ابوامامہ بڑائٹر

نے کیا۔ امام شافعی رائٹے نے دونوں طرح روایت کی ہے۔

دراصل حدیث کے لیے یہ کوئی علت قادحہ (نقصان دہ سبب) نہیں کیونکہ صحابی

بغافته کامجهول (غیرمعروف) ہونا ضرر نہیں دیتا۔

صحابی کا کسی فعل کو سنت کهنا کیا حکم رکھتا ہے واضح ہو صحابی کا یہ کہنا کہ: "یہ نستُت میں سے ہے۔" اس میں اختلاف ہے۔ کوئی کہتا ہے مرفوع کے حکم میں ہے اور کوئی گہتا ہے کہ رفع کا فیصلہ نہیں کر سکتے۔ اس مسللہ کی مفصل بحث ای کتاب کے کسی

دو سرے مقام پر کی گئی ہے۔

جس میں منبر پر چڑھنے اور تین بار آمین بار آمین کی حدیث کے حدیث کے حدیث کے خریل کھنے کا ذکر ہے۔ ای میں ہے کہ جریل

علائلة نے کہا:

"يَامُحَمَّدُ مَنْ ذُكِرِكَ عِنْدَهُ فَلِمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ فَمَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَابْعَدَهُ اللهُ قُلْ آمِيْنَ قُلْكُ آمِيْنَ»

"اے محمد (التَّفَيْظ)! جس کے ساتھ آپ کا ذکر ہوا اور اس نے درود ند پڑھا' پھروہ مرگیا اور دوزخ میں گیا اور اللّٰہ کے اسے دور کر دیا۔ کئے آمین' میں نے کہا! آمین۔"

قیس بن رئیج جو اس حدیث کا راوی ہے صدوق ( کی لنے والا) ہے مگر بد حافظہ ہے۔ شعبہ ان کی تعریف کرتا تھا۔ ابو حاتم نے کہا وہ محل صدف ہے 'مگر قوی نہیں۔ ابن عدی نے کہا:

"اس کی تمام روایات منتقیم ہیں۔" رہی ہیہ خدیث اس کی اصل حدیث ابو ہریرہ ' کعب بن عجرہ' ابن عباس' مالک بن حویرث اور عبداللہ بن حارث بڑیا ہے ہے۔ حدیث ابو ہریرہ' جابر و کعب بن مالک اور ابن سمرہ پہلے گذر چکی ہیں۔

(36) مالک بن حوریث بن اللہ کی حدیث ہے کہ جس میں منبر کے تیوں

ورجوں پر چڑھنے' آبین کئے رمضان' والدین اور صلوۃ برنبی الناہیم کا ذکر ہے۔

(37) عبدالله بن جزء الزبيدي والتي كي حديث اور اس كو جعفر فريالي في

اپی سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

جو مالک اور عبداللہ فی اللہ کی حدیث اللہ عباس میں اللہ کی ایک حدیث بالا کے ہم مضمون ہے' اے طبرانی

نے روایت کیا ہے۔

وہ ہے جے محمد بن حسن ہاشی نے ایک حدیث اپنی سند کے ساتھ بیان کیا ہے کہ

رسول الله طلي في فرمايا:

امَنْ صَلَّى عَلَيْ فِيْ كِتَابٍ لَمْ تَزَلِ الصَّلُوةُ جَارِيَةً لَهُ مَادَامَ السَّلُوةُ جَارِيَةً لَهُ مَادَامَ السُمِيْ فِيْ ذٰلِكَ الْكِتَابِ»

"جو کوئی شخص کسی کتاب میں کہا ہے ہیں درود لکھتا ہے اس پر رحمت جاری رہتی ہے جب تک اس کتاب میں میرانا کہ کھیا رہتا ہے۔"

اس روایت میں کادح اور نہشل دو راوی کی دونوں غیر ثقہ اور کذب ہے متم ہیں۔ اور اس حدیث کی ایک تو یمی اصل ہے۔ در ہے ابن جارود کی سند سے بروایت ابو ہریرہ بڑالٹر بھی ہے۔ اس حدیث کو امام جعفر بن مجھا قول کمہ کر موقوفا بھی روایت کیا گیا ہے اور یمی زیادہ درست ہے۔ محمد بن حمیرامام مملک سے ہی میہ قول روایت کرتا ہے:

«مَنْ صَلَّى عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فِيْ كِتَابِ صَلَّتْ عَلَيْهِ الْمَلائِكَةُ عُدْوَةً وَرَوَاحًا مَادَامَ اسْمُ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِيْ ذٰلِكَ الْكِتَابِ»

"جو مخص کسی کتاب میں رسول اللہ طابعیلم پر درود لکھتا ہے جب تک اس کتاب میں نبی کریم طابعیلم کا نام مبارک لکھا رہتا ہے ' فرشتے اس مخص پر صبح وشام دعار رحمت بھیجے رہتے ہیں۔ "

ایک خواب کا ذکر احمد بن عطاء ابو صالح عبدالله بن صالح کا قول بیان کرتے تھے کہ

اصحاب حدیث میں سے ایک کو خواب میں دیکھا گیا۔ پوچھا گیا کہ اللہ پاک نے آپ کے ساتھ کیا کیا۔ کہ اللہ پاک نے آپ کے ساتھ کیا کیا۔ کہ 'اس درود شریف کی وجہ سے جو میں نبی ساتھ کے یہ کہاوں میں لکھا کر تا تھا۔

این عباس بی ایک مدیث وہ ہے جے طبرانی نے مجم میں روایت کیا ہے۔ رسول اللہ النہا نے فرمایا:

"مَنْ نَسِيَ الصَّلُوةَ عَلَىَّ خَطَأَ طَرِيْقَ الْجَنَّةِ»

"جو درود شریف پر هنا بھول گیاوہ بهشت کی راہ بھول گیا۔"

اس کو ابن ماجہ نے سنن میں جبارہ بن مغلس سے روایت کیا ہے۔ یہ جبارہ وہ ہے کہ جب کوئی مخص اس کے سامنے کوئی وضعی صدیث بیان کر دیتا تو خود اسے روایت کر دیتا اور معلوم نہ کر جاتا۔ مگر اس حدیث کے معنی حضرت ابو ہریرہ 'حسین بن علی اور ابن عباس رہی ہیں۔ حسین بن علی اور ابن عباس رہی ہیں۔ حسین بن علی اور ابن عباس رہی ہیں۔ محمد بن حفید کی محادیث کو ابن ابی عاصم نے کتاب الصلوة میں روایت کیا ہے کہ نی اگرم ساتھ کیا نے فرمایہ

كراتے ي بيك كيا"۔

اور حدیث ابو ہریرہ بڑاٹھ کو عبدالخالق بن حسن سقطی نے ان الفاظ میں روایت کیا ہے: اَمَنْ نَسِیَ الصَّلُوةَ عَلَیَّ خَطِأً طَرِیْقَ الْجَنَّةِ»

"جس کے پاس میرا نام ذکر کیا گیا اور وہ مجھ پر درود پڑھنا بھول کیا وہ جنت کے راہتے سے بھٹک گیا۔"

(40) ابوذر بن تشریکی حدیث کے سلیم اسلام میں سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ نی ساتھ نے فرمایا:

"إِنَّ أَبُخَلَ النَّاسِ مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيَّ"

"سب سے بڑھ کر بخیل وہ ہے کہ اس کے سامنے میرا ذکر ہو اور وہ مجھ پر

درودن يزعي"

این الی عاصم نے حضرت ابوذر بخات کی حدیث کو ان الفاظ سے روایت کیا ہے کہ رسول الله طالي في فرمايا:

«أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِابِّخَلِ النَّاسِ قَالُوا بَلِّي يَارَسُولُ اللهِ قَالَ مَنْ ذُكِرْتُ عَنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيَّ فَذَٰلِكَ اَبْخَلُ النَّاسِ»

"کیا سب سے زیادہ بخیل تھہیں نہ بتلا دوں؟ لوگوں نے عرض کیا' ہاں۔ فرمایا' جس کے سامنے میرا ذکر ہو اور وہ مجھ پر درود ند پڑھے وہ سب سے زیادہ

اس حدیث میں صحابی' صحابی ہے روایت کر تا ہے اور اس کی اصل حضرت علی ین انی طالب اور حضر من حسین رق الله کی احادیث میں جو بیان ہو چکی میں موجود ہے۔

(41) واثله بن اسقع بفات في حديث الح ابن منع نے مند ميں روايت كيا ے۔ رسول الله طافع نے فرمایا:

«أَيَّمَا قَوْم جَلَسُوا فِي مَجْلِسِ ثُبِّم تَفَرَّقُوا قَبْلَ أَنْ يَذْكُرُوا اللهَ وَيُصَلُّواْ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ ۚ كَانَلُوا خَلِكَ الْمَجْلِسُ عَلَيْهِمْ تِرَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ»

"جو قوم كسي مجلس مين ذكر اللي اور درود برني النيام نسي رهتي تو قيامت ك دن وه مجلس ابل مجلس كے ليے خسارہ ہو گى۔"

اس کی اصل ابوسعید خدری اور ابو ہریرہ نگھاہیا کی حدیث میں ہے۔

(42) ابو بکر صدیق رفای کی حدیث اے ابن شاہین نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ ابو بکر صدیق بناتھ نے

فرمایا کہ میں نے رسول الله طاق الله عنام، فرماتے تھے:

ا مَنْ صَلَّى عَلَيَّ كُنْتُ شَفِيْعَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»

"جو مجھ پر درود پڑھتا ہے قیامت کے دن میں اس کا شفیع ہوں گا۔"

این الی داؤد کی روایت میں ہے۔ ابو بکر صدیق بناتھ نے فرمایا کہ میں نے جمة الوداع

میں رسول الله طاق کو فرماتے ساہ:

"إِنَّ اللهَ عَزَّوَجَلَّ قَدْ وَهَبَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ عِنْدَ الإِسْتِغْفَارِ فَمَنِ اسْتَغْفَرَ بِنِيَّةٍ صَادِقَةٍ غُفِرَ لَهُ وَمَنْ قَالَ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ رَجَّحَ مِيْزَانَهُ وَمَنْ صَلَّى عَلَىَّ كُنْتُ شَفِيْعَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»

"الله تعالی استغفار سے گناہوں کو معاف کر دیتا ہے۔ پس جس نے تجی نیت سے استغفار پڑھا اسے بخش دیا گیا جس نے لاَ اِللهُ اِللَّا الله کما اس کی میزان بھاری ہو گئی۔ جس نے مجھ پر درود پڑھا میں قیامت کے دن اس کا شفیع ہوں گا۔"

(43) ام المومني عائشہ صدیقہ رفی اللہ کی حدیث اللہ عن رشید بن

روایت کیا ہے کہ رسول کری اللہ نے فرمایا:

«مَا مِنْ عَبْدِ صَلَّى عَلَيَ ﴿ إِلَّا عَرَجَ بِهَا مَلَكٌ حَتَّى يَجِيْءَ
 بِهَا وَجْهَ الرَّحْمٰنِ عَزَّوَجَلَّ فَيُعْلِى رَبِّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِذْهَبُوا بِهَا إِلَى قَبْرِ عَبْدِي تَسْتَغْفِرُ لِصَاحِبِهَا وَثَقَرِّ بِهَا عَيْنُهُ ﴾

"جب کوئی محض درود پڑھتا ہے تواہے ایک فر کے کر اوپر کو چڑھتا ہے اور اسے رحمٰن کے حضور میں لے جاتا ہے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے کہ اسے میرے بندہ مقبول (محمد سائی بیل) کی قبر پر لے جاؤتا کہ آپ درود فوان کے لیے دعائے بخشش کریں اور ان کی آنکھوں کو ٹھٹڈک پنچے۔"

حضرت عائشہ رفی ہونا کی ایک حدیث ابو تعیم نے یہ روایت کی ہے کہ رسول الله ملتی ہیا۔ نے فرماہا:

«مَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلُوةً صَلَّتْ عَلَيْهِ الْمَلاَثِكَةُ مَا صَلَّى عَلَيَّ فَلَيْكُثِرْ عَبْدٌ أَوْ يُقِلَّ»

''جو مجھ پر درود پڑھتا ہے فرشتے اس پر رحمت تھیجتے ہیں جب تک وہ درود پڑھتا رہے۔ اب کوئی زیادہ پڑھے یا کم۔''

# 

اإِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤَذِّنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ ثُمَّ صَلُّوا عَلَيَّ فَالَّهُ مَنْ صَلَّوا اللهَ لِي مَنْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرًا ثُمَّ سَلُوا اللهَ لِي الْوَسِيْلَةَ فَائِهَا مَنْزِلَةٌ فِي الْجَنَّةِ لاَ يَبْبَغِيْ إِلاَّ لِعَبْدِ مِنْ عِبَادِ اللهِ وَأَرْجُوا اللهَ لَكُولِ اللهِ عَلَيْهِ وَأَرْجُوا اللهِ الْوَسِيْلَةَ حَلَّتُ عَلَيْهِ وَأَرْجُوا اللهِ الْوَسِيْلَةَ حَلَّتُ عَلَيْهِ الشَّفَاعَةُ»

"جب تم مؤذن کی اذان <sup>©</sup> سنو تو وہ جو کھے تم بھی وہی کمو پھر اختم اذان کے بعد) مجھے پر درود پڑھتا ہے اللہ تعالی اس پر دس بعد) مجھے پر درود پڑھتا ہے اللہ تعالی اس پر دس رحمتیں بھیجنا ہے۔ بھی میرے لیے وسلہ کا سوال کرو۔ وسلہ جنت میں ایک درجہ کا نام ہے جو بندگان اللی میں سے صرف ایک کو ملے گا اور مجھے امید ہرجہ کوئی میرے واسطے وسلہ کا سوال کر تا ہے میری شفاعت اس کے لیے طال میں بھی تی ہے۔"

حضرت عبدالله بن عمرو بناتھ کی ایک حدیث وہ کے بچے عبدالله بن احمد نے سند کے ساتھ موقوفاً روایت کیا ہے کہ:

<sup>(</sup> اذان غنے کے آداب مخلف صدیثوں کے جع کرنے سے بید معلوم ہوتے این:

جو کلمات مؤذن کے خود بھی وہی پڑھتا رہے۔

اذان لے بعد مندرجہ ذیل دعار پڑھے:

<sup>«</sup>اَللَّهُمَّ رَبَّ هٰذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَّةِ وَالصَّلْوةِ الْقَائِمَةِ أَتِ مُحَمَّدَهِ الْوَسِيْلَةَ وَالْفَضِيْلَةَ وَابْعَثُهُ مَقَامًا مُّحْمُوْدَهِ الَّذِيْ وَعَدْتُهُ ۗ الْوَسِيْلَةَ وَالْفَضِيْلَةَ وَابْعَثُهُ مَقَامًا مُّحْمُوْدَهِ الَّذِيْ وَعَدْتُهُ ۗ

ورود شريف برهے۔
 اللہ

"جو مخص رسول الله ملتي م درود پر هتا ہے۔ الله تعالی اور فرشتے اس پر ستر دفعہ رحمت سیجتے ہیں۔ اب کوئی خواہ زیادہ پڑھے یا کم۔" امام احمد اور ابو تعیم نے بھی اس کو موقوفا روایت کیا ہے۔

عبدالله بن عمر الله عن عمر الله عديث وه ب جے حافظ ابومو كل مدينى رطائل في سند كى ساتھ روايت كيا ہے كہ عبدالله بن عمر رائلة فرماتے ہيں 'جس شخص كى كوكى ساتھ روايت كيا ہے كہ عبدالله بن عمر رائلة فرماتے ہيں 'جس مخص كى كوكى حاجت ہو اسے چاہئے كہ بدھ 'جعرات اور جمعہ كو روزہ ركھے۔ جمعہ كے دن عشل كرے۔ معجہ كو جائے اور كم و بيش صدقہ بھى دے۔ نماز جمعہ كے بعد يہ دعار پڑھے:

اللَّا اللّٰهُ مَ إِنِّى اَسْتَلُكَ بِاسْمِكَ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِمْ اللّٰدِيْ لِاللّٰهُمَ إِلَّهُ الْمُوجُونُ اللّٰ عَلْمُ اللّٰهِ الْمُحْمِنِ الدَّيْ عَنَتْ لَهُ الْوَجُونُ مَلَا اللّٰهِ عَنَتْ لَهُ الْوَجُونُ وَ وَجِلَتِ الْقُلُونِ مِنْ حَسُيتِهِ اَنْ وَوَجِلَتِ الْقُلُونِ مِنْ حَسُيتِهِ اَنْ وَوَجِلَتِ الْقُلُونِ مِنْ خَسُيتِهِ اَنْ وَوَجِلَتِ الْقُلُونِ مِنْ حَسُيتِهِ اَنْ وَوَجِلَتِ الْقُلُونِ مِنْ حَسُيتِهِ اَنْ

تُصَلِّىَ عَلَى مُحَمَّدِ كُلَّانِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاَنْ تُعْطِيْنِيْ خَاجَتِيْ وَهِيَ كَذَا وَكَذَا» كَانَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاَنْ تُعْطِيْنِيْ خَاجَتِيْ وَهِيَ كَذَا وَكَذَا»

ان شاء الله تعالیٰ میہ دعار متجاب ہوتی کے حضرت ابن عمر بھی اللہ میں فرماتے میں کہ احمقوں کو میہ دعار نہیں سکھلانی چاہئے کہیں وہ کھی کے لیے یا قطع رحم کے لیے وعار نہ کرنے لگیں۔

(45) ابوالدرداء رفاقتہ کی حدیث روایت کیا ہے۔ رسول اللہ مان نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى عَلَىَّ حِيْنَ يُصْبِحُ عَشْرًا وَحِيْنَ يُمْسِي عَشْرًا اَدْرَكَتْهُ شَفَاعَتِيْ»

''جو شخص مجھ پر صبح کو دس بار اور شام کو دس بار درود پڑھتا رہے اے

﴿ وَهُمْ الْحِيامَةِ ﴾ ﴿ وَهَا مَا عَلَى بِعِض لوك اوپر كى دعاء ميں ((وَارْزُفْنَا شَفَاعَتَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ))
 ﴿ حَمَا كُرتِ مِن لَيكَن صحح روايت ميں به الفاظ نهيں آئے۔ (محم سليمان)

میری شفاعت نصیب ہوگی۔'' طبرانی نے دو سری سند کے ساتھ ابوالدرداء بڑاٹھ سے بیہ حدیث روایت کی ہے کہ رسول اللّٰد للہٰ کیا۔'

"أَكْثِرُوا الصَّلُوةَ عَلَيَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَانَّهُ يَوْمٌ مَشْهُوْدٌ تَشْهَدُهُ الْمُلَاثِكَةُ لَيْسَ مِنْ عَبْدِ يُصَلِّىْ عَلَىَّ إِلاَّ بَلَغَنِيْ صَوْتُهُ حَيْثُ كَانَ قُلْنَا وَبَعْدَ وَفَاتِيْ إِنَّ اللهَ حَرَّمَ عَلَى لَاَرْضِ اَنْ تَأْكُلَ اَجْسَادَ الأَنْبِيَاءِ»

''جمعہ کے دن درود بکٹرت پڑھا کرد کیونکہ دہ یوم مشہود ہے۔ فرشتے اس میں حاضر ہوتے ہیں۔ جو بندہ درود پڑھتا ہے خواہ وہ کمیں ہو۔ اس کی آواز مجھے پہنچ جاتی ہے۔ عرض کیا گیا کہ آپ کی وفات کے بعد ؟ فرمایا وفات کے بعد بھی۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کے بیمن پر انبیاء کے جسموں کو حرام کر دیا ہے۔'' ® بھی۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کے بیمن پر انبیاء کے جسموں کو حرام کر دیا ہے۔'' ®

(46) سعید بن عمیر بنالتہ کی حدیث کی دری ہے۔ دایت کرتے ہیں۔ اس کو عبدالباقی بن

قالع نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ نبی ساتھ کے فرمایا:

اْمَنْ صَلَّى عَلَىَّ صَادِقًا مَنْ نَفْسِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرَ صَلَوْتٍ وَرَفَعَهُ عَشْرَ دَرَجَاتٍ وَكَتَبَ لَهُ بِهَا عَشْرٌ جَسَنَاتٍ»

''جو شخص سے دل سے مجھ پر درود پڑھتا ہے اللہ اس پر دس بار رحمتیں بھیجتا ہے اور اسکے دس درجے بلند کر تاہے اور اس کیلئے دس نیکیاں لکھ دیتا ہے۔''

ابن ابی عاصم نے اے روایت کیا ہے اور اس پر تبھرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ اس میں ضعف ہے۔



باب دوم

# مرسل © اور مو قوف © حدیثوں کابیان

اسلعیل نے اپنی کتاب میں بزید رقاشی سے روایت کی ہے کہ: ''ایک فرشتہ جمعہ کے دن ماموں و تاہے کہ جو شخص نبی ملٹھا پر درود پڑھتا ہے وہ نبی ملٹھا کو پہنچا دیتا ہے اور عرض کر دیتا ہے کہ فلاں امتی نے یہ درود جمیعا ہے۔''

اسلعیل نے سند کے ساتھ میں بھری ہے انہوں نے نبی طاق ہے مرسلاً انکٹوؤا عَلَیَّ الصَّلُوةَ يَوْمَ الْجُمْعَةِ كو روايت اللہ ہے۔

ابراہیم بن الحجاج نے ایوب سے روایٹ کی ہے 'وہ کہتے تھے کہ مجھے بتایا گیا ہے (آگے اللہ جانے) کہ ایک فرشتہ سب پر مؤکل کے چھٹی درود پڑھتا ہے اسے نبی انتہا تک پہنچا دیتا ہے۔

ابراہیم بن حمزہ نے سند کے ساتھ سمیل سے روایت کیا کہ میں نبی ساتھ اپر سال سال کے ساتھ سمیل سے روایت کیا کہ میں جو (قبر منور) کے سلام کرنے (مدینہ منورہ پر) گیا ،حسن بن حسین ایک گھر میں جو (قبر منور) کے پاس تھا ، رات کا کھانا کھا رہے تھے۔ مجھے بلا کر کھا ، آؤ کھانا کھاؤ۔ میں نے کھا ،کہ کچھے خواہش نہیں۔ پھر مجھ سے کھا تم کھڑے کیوں ہو؟ میں نے کھا نبی ساتھ لیا پر کھا رسول اللہ سلام کرنے کے لیے۔ کھا ،جب مجد میں جاؤ گے سلام کرلینا۔ پھر کھا رسول اللہ ساتھ لیا ہے۔

<sup>🧿</sup> جس حدیث کا راوی آخر سند سے ساقط ہو یعنی صحابی کا نام نہ ہو۔

<sup>👸</sup> وہ قول ' فعل یا سکوت جس کی اضافت صحابی کی طرف ہو۔

"صَلُّوا فِي بُيُوتِكُم وَلاَ تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ مَقَابِرَ لَعَنَ اللهُ الْبَهُودَ اتَّخَذُوا فَبُوْرَ انْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ وَصَلُّوا عَلَيَّ فَإِنَّ صَلَاتِكُمْ تُبَلَّغُنِيْ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ»

"اپ گرول میں نماز پڑھو اور ان کو قبریں نہ بنا رکھو۔ اللہ یہود پر لعنت کرے جنہوں نے انبیاء بن اسرائیل کی قبروں کو معجدیں بنا لیا۔ تم مجھ پر درود پڑھاکرو کیونکہ جمال کہیں تم ہو گے وہیں سے درود میرے پاس پہنچ جایا کرے گا۔"

🚱 پھر سند کے ساتھ حسن بھری رطانیہ سے روایت کی کہ رسول اللہ ماٹھیلیا نے فرمایا

ع: "بِحَسْبِ امْرِءِ مِنْ الْبُخْلِ آنْ أُذْكَرَ عِنْدَهُ فَلَا يُصَلِّىٰ عَلَي النَّبِيِّ» النَّبِيِّ»

کر حن بھری رہائیے ہے ہی رسول اللہ ساڑی کے الفاظ روایت کے ہیں:

«کُفی بِهِ شُعُا اَنْ یَّذْکُرَنِیْ قَوْمٌ فَلاَ یُصَلُّونُ کَلَی ﷺ

"بخیل ہونے کے لیے یہ کافی ہے کہ کوئی قوم میرا ذکر تو کر ایکن وہ مجھ پر
درود نہ بھے۔"

﴿ پُرِحْن بِعَرِى رَافِيْ بِ مِرْفُوع روايت كيا بِ: ﴿ أَكْثِرُواْ مِنَ الصَّلُوةِ عَلَيَّ يَوْمُ الْجُمُعَةِ ﴾ 
"جعه ك دن كثرت ، مجه ير درود بسجاكرو."

﴿ كَالِمُ الْمَامُ الْمَعْفُر عَن ابِيهِ كَى روايت سے مرفوعاً مَنْ نَسِىَ الصَّلُوةَ عَلَىَّ خَطِئَ طَرِيْقَ اللهِ الْمَجَنَّةِ بِيانَ كَى ہے۔ الْمَجَنَّةِ بِيانَ كَى ہے۔

﴿ يَهِمُ امَامَ مُحَدِ بَنَ عَلَى سَ مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَى خَطِئَ طَرِيْقَ الْجَنَّةِ مِ موقوفًا روايت كى ہے۔

﴿ فِيران بِي سے صديث مَنْ نَسِيَ الصَّلُوةَ كُو مرفوعاً روايت كيا ہے۔

﴿ پُھر دوسری سند کے ساتھ امام جعفرے مَنْ ذُکِوْتُ عِنْدَهُ الْحَدِیْث کو روایت کیاہے۔

ہ اور محدین ابو بکر جی نظا کی روایت سے عبید اللہ بن عمر کی بیہ حدیث موقوفا روایت کی ہے:

«مَنْ صَلَّى عَلَىَّ أَوْ سَأَلَ اللهَ لِيَ الْوَسِيْلَةَ حَلَّتْ عَلَيْهِ شَفَاعَتِيْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»

"جس شخص نے مجھ پر درود بھیجایا میرے لیے وسلہ کا اللہ تعالیٰ سے سوال کیا قیامت کے دن اس کی شفاعت میرے لیے حلال ہو جائے گی۔"

کے سلیمان بن حرب کی روایت سے برید بن عبدالله کا قول بیان کیا ہے کہ وہ لوگ یوں بڑھنا پیند کر گئے ہے: یوں بڑھنا پیند کر گئے تھے:

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّل النَّبِيِّ الأُمِّيْ عَلَيْهِ السَّلاَمُ» "ياالله! أي بي حفرت محد النَّيِد بي الله الله الله فراد"

"یاللّه! این برای رحمی اور رسول الم الخیر قائد خیر خاتم النیین امام المتفین اسیدالمرسلین پر اپنی رحمین شفقی اور بر کتین نازل فرما اور انهی قیامت کے دن مقام محود عنایت فرما جس کی تمام لوگ تمنا کرتے ہیں الله! حضرت محمد (اللّه الله اور ان کی آل پر رحمت نازل فرما جس طرح تو نے ابراہیم میلائل اور ان کی آل پر رحمت نازل فرمائی بقینا تو قابل تعریف اور بزرگی والا ہے ایالله! حضرت محمد (اللّه الله اور ان کی آل پر برکت نازل فرمائی بقینا تو قابل تعریف کر الله الله اور ان کی آل پر برکت نازل فرمائی بقینا تو قابل تعریف اور بزرگی والا ہے۔ "

"یااللہ! قائد الخیر' امام الخیراپ رسول اور بندے 'خاتم النبیل امام المتقین' سیدالمرسلین پر اپنی رحمتیں' شفقتیں اور برکتیں نازل فرما اور انہیں قیامت کے دن مقام محمود عنایت فرما جس کی تمام لوگ خواہش کرتے ہیں اور حضرت محمد سلی پر ان کی آل پر رحمت نازل فرما جس طرح تو نے ابراہیم ملائل اور ان کی آل پر رحمت نازل فرمائی۔"

کودکی روایت سے ابراہیم نے یہ حدیث بیان کی ہے کہ رسول الله طاق کیا ہے عرض کیا گیا کہ سلام تو ہم جان چکے 'گر صلوٰۃ آپ پر کس طرح ہے فرمایا: کمو: «اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلٰی مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُونِكَ وَاَهْلِ بَیْتِهِ كَمَا صَلَّیْتَ عَلٰی الْراهِیْمَ إِنَّكَ حَمِیْدٌ مَّجِیْدٌ»

و سلیمان بن حرب کی روایت سے بوں بیان کیا ہے کہ جب یہ آیت: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْمِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴿ الْأَحْرَابِ ٢٣/ ٥٦) نازل ہوئی تو عرض کیا گیا کہ سلام تو ہم جان چکے درود کے لیے کس طرح ارشاد ہے۔ فرمایا بڑھا کرو: «اَللَّهُمَّ اجْعَلْ صَلَوٰتِكَ وَبَرَكَاتِكَ عَلٰى مُحَمَّدِ كَمَا جَعَلْتَهَا عَلَى إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ" 🚱 سلیمان بن حرب کی سند ہے سعید بن المسیب کا قول مروی ہوا ہے کہ جس دعار سے پہلے نبی ساٹھیے پر ورود نہ بھیجا جائے وہ زمین و آسان کے درمیان معلق رہتی ہے۔ روی نے اس کو بروایت سعید حضرت عمر فاروق بناش سے روایت کیا ہے۔ اور ایک روائیت میں مرفوعاً بھی ہے۔ مگر موقوفاً صحیح تر ہے۔ 🧽 عبدالکریم بن عبدالرحمٰن 🏖 خند کے ساتھ حضرت علی بن ابی طالب مٹاٹھ 🚄 روایت کیا ہے کہ ہر ایک دعار آئی آسان میں تجاب ہو تا ہے ، جب تک بی ساتيهم ير درود نه يره ها جائے۔ جب درود پرها كيا تجاب اٹھا اور دعار قبول ہوئی۔ جب درود نه پڑھا تو دعار بھی قبول نه ہوئی۔ آگ موقوف ہونا ہی صیح ہے۔ گو سلام خزاز اور عبدالكريم نے اے مرفوعاً بھى روايت قاضی اسمعیل نے سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ ابو مکیم معاذ گفوت میں درود براها ون اسد نے سند کے ساتھ نبید بن وہب سے روایت کیا ہے کہ ایک ون كعب حضرت عائشہ وفي نظ كے ياس كئے. نبي النائيام كاؤكر ہونے لگا۔ كعب نے كما ' ہر فجر کو ستر ہزار فرشتے اترتے اور قبر کو گھیر لیتے ہیں۔ اپنے پروں کو قبر منور کے ساتھ لگا دیتے ہیں اور درود بڑھتے رہتے ہیں۔ جب شام ہوتی ہے اور جڑھ جاتے ہیں۔ سر ہزار فرشتے اور اتر آتے ہیں۔ حتیٰ کہ جب زمین (قیامت کو)

شق ہو گی۔ تو نبی ملہ پہلے ستر ہزار فرشتوں کے اندر برآمد ہوں گے اور وہ آپ

مالی کے گرد و پیش حاضر ہوں گے۔

مسلم بن ابراہیم نے علقمہ سے روایت کیا ہے کہ ولید بن عقبہ ابن مسعود'
ابومویٰ و حذیفہ بھی فی کے سامنے عید سے ایک یوم پہلے آیا۔ کہا' عید قریب
ہے نماز کیسے پڑھی جائے گی۔ عبداللہ نے کہا' پہلے تکبیر کہو جس سے نماز
شروع ہوتی ہے' (پھراللہ کی حمد کر اور نبی سی کے پر درود پڑھ پھر دعا) پھر تکبیر کہہ
(پھر حمد و صلوۃ اور دعار پڑھ) اور تکبیر کہہ اور حمد و صلوۃ و دعار کے بعد قراءت
پڑھ اور تکبیر کمہ کر رکوع کر۔ پھر دوسری رکعت بیں قراءت کے بعد تین
تکبیریں کہہ اور جرایک کے درمیان حمد و صلوۃ و دعار پڑھ' پھر رکوع کر۔
مذیفہ اور ابوموی فی فی اگہ ابو عبدالرحمٰن نے بچے کہا۔ ©
حذیفہ اور ابوموی فی فی کہا کہ ابو عبدالرحمٰن نے بچے کہا۔ ©

سلیمان بن حرب کی مشد سے عبداللہ بن ابو بکر رہالٹ سے روایت ہے کہ میں خیف میں خفف میں تقاور ہمارے سکھ عبداللہ بن ابی عتب تقے۔ انسول نے پھر حمد و ثنا کی 'پھر نبی سلی لیا ہے کہ میں ما تکیں پھر کھڑے ہو کر نماز پڑھی۔

یعقوب بن حمید کی سند ہے ہے کہ گائی بن محمد کہتے تھے یہ مستحب ہے کہ جب آدمی تلبیہ (لبیک یکارنے) سے فارغ ہو تو آ

کی بن عبدالحمید نے سند کے ساتھ حضرت علی بن آئی طالب رہا تھ کا سے قول روایت کیا ہے کہ جب تم مساجد میں جاؤ تو درود شریف پڑھی ہے۔

کے سلیمان بن حرب نے اپنی سند سے علقمہ کا قول نقل کیا ہے کہ محبد میں جانے کے وقت:

ک عید کی نماز میں زائد تکبیری ہوتی ہیں۔ اس روایت کا مطلب یہ ہے کہ ایک تحبیر کمہ کر دوسری تحبیر کہ کر دوسری تحبیر کہ کر دوسری تحبیر کمنے دوسری تحبیر کمنے جہ و صلوۃ و دعار پڑھ لے۔ دو تحبیروں کے درمیان وقفہ کرنا تو ائمہ کے نزدیک متفق علیہ ہے، مگر وقفہ میں ذکر کرنے میں اختلاف ہے کوئی شکوت کو ترجیح دیتا ہے کوئی ذکر کو۔ دیکھو کتب فقہ۔ (محمد سلیمان عفی عنہ)

الصَلَّى اللهُ وَمَلَائِكَته عَلَى مُحَمَّدِ اَلسَّلاَمُ عَلَيْكَ آيَّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُۥ رَحْناطِئِ۔

عارم بن الفضل نے سند کے ساتھ سیدنا عمر فاروق بھٹھ سے روایت کی ہے کہ جب تم مکہ مکرمہ میں بہنچو تو بیت اللہ کا طواف قدوم سات طواف کے ساتھ کرو' اور مقام ابراہیم میں دو رکعتیں پڑھو' پھر صفا کو جاؤ اس کے اوپر چڑھ کر جب کہ بیت اللہ نظر آتا ہو سات تکبیریں کمو' ہر ایک تکبیر کے درمیانی فاصلہ پر حمد و ثناء اور درود ہر نبی ساتھیا کے بعد اپنے لیے دعار مانگو' پھر مروہ پر جا کر بھی ایسانی کروہ

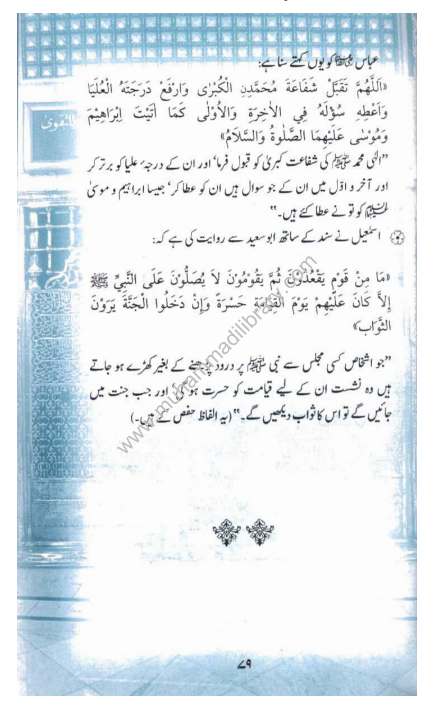
عبدالرحمن کی واقد نے سند کے ساتھ عبدالرحمٰن بن عمرو سے روایت کی ہے کہ جو مخص نبی کی پر درود پڑھتا ہے' اللہ تعالی اس کے لیے دس نیکیاں لکھتا ہے دس برائیاں محکی اور دس درجے بلند فرماتا ہے۔

علی بن عبداللہ نے سفیان کے حالت کی ہے کہ یعقوب بن زید بن طلحہ تیمی کے کہا کہ رسول اللہ ساتھ کیا ہے کہا گئی کے کہا کہ رسول اللہ ساتھ کیا ہے کہا گئی کے کہا کہ رسول اللہ ساتھ کیا ہے کہا گئی کے کہا کہ رسول اللہ ساتھ کیا ہے کہا گئی کہا ہے کہا ہے کہا گئی کہا ہے کہا کہ کہا ہے کہ کہا ہے ک

«أَتَانِيْ أَتِ مِّنْ رَبِيْ فَقَالَ مَا مِنْ آهَبْدِ يُصَلِيْ عَلَيْكَ صَلْوةً إِلاَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا فَقَامَ الْكُوْرِيَجُلِّ فَقَالَ يَارَسُوْلَ الله اَجْعَلُ نِصْفَ دُعَائِيْ لَكَ قَالَ اِنْ شِئْتَ قَالَ اَنْ شِئْتَ قَالَ اَجْعَلُ ثُلُثَيْ دُعَائِيْ لَكَ قَالَ اِنْ شَئْتَ قَالَ اَجْعَلُ دُعَائِيْ كُلَّهُ لَكَ قَالَ أَجْعَلُ دُعَائِيْ كُلَّهُ لَكَ قَالَ إِذًا يَكُفَيْكَ اللهُ هُمَّ الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ»

عبدالرحمٰن بن واقد نے سند کے ساتھ بزید رقاثی سے روایت کی ہے کہ ایک فرشتہ جمعہ کے دن ترجمانی کے لیے مقرر ہو تا ہے۔ جو شخص نبی ساتھیا پر درود پڑھتا ہے' اسے نبی ساتھیا کے حضور میں پہنچا دیتا ہے' اور کہ دیتا ہے کہ آپ کا فلاں امتی آپ پر درود پڑھتا ہے۔

😵 علی بن مدینی نے سند کے ساتھ طاؤس سے روایت کی ہے کہ میں نے ابن



باب سوم

## درود شریف کی لغوی تشریح اور اس کے فوا کد

نبی اگرم ساتی کیا اور آپ کی آل پر صلاۃ کے معنی' آل کی تغییر' وجہ تشبیہ۔ کہ نبی ساتی کیا کی صلاۃ کو سیدنا ابراہیم ملائل اور ان کی آل سے کیوں مشابہ کیا' صلاۃ کو حمید و مجید پر ختم کرنے کی جہ' نبی ساتی کیا پر سلام و رحمت و برکت کے معنی' اسم مبارک دمجر'' ساتی کیا کے معنی اور کی فوائد کا بیان۔ اس باب میں دس فصول ہیں:

فصل اوّل

# آغاز درود شريف ميس جو اللهم المحاس كامعنى

اللَّهُمَّ كَ معنى اس ميں كھ اختلاف نہيں كه اللَّهُمَّ كَ معنى ياالله بيں- اس ليے اس كا استعال طلب كے مواقع پر ہوتا ہے- ديكھو: اَللَّهُمَّ غَفُوْدٌ دَحِيْمٌ نهيں بولتے-بلكه اَللَّهُمَّ اغْفِرْلِيْ وَازْحَمْنِيْ كُتْمَ مِين-

حرف " م" ليكن علائے نحوكو ميم كے بارے بيں جو آخر لفظ ميں ہے اختلاف ہے۔ سبويہ كا قول ہے كہ يہ حرف ندا كے عوض ميں بڑھا ديا گيا ہے۔ اى ليے اس كے نزديك حرف ندا اور ميم كا جمع كرنا درست نہيں۔ يعنى يَا اللَّهُمَّ نهيں كمہ سكتے (بجر شاذ كے) اس فتم كے حرف كو جب وہ غير محل محذوف ميں ہو، عوض كہتے ہيں اور

جب محل میں ہو تب بدل۔ جیسے قام و بتاع میں الف واو اور یا کا بدل ہے۔ سیویہ کے نزدیک اس اسم کو موصوف کرنا اور اللّٰهُمَّ الرَّحِیْم اَدْحَمْنیٰ کمنا جائز نہیں ور نہ اس کا بدل جائز ہے۔ ( هُ) پر جو ضمہ ہے ہید اسم منادی مفرد کی علامت ہے وار میم پر فتح اس لیے دیا گیا کہ یہ میم اور اس کا ماقبل میم ساکن تتے (میم مشدد کو دو میم شار کیا ہے)۔ بید اس اسم (اللّٰد) کے خصائص میں سے ہے۔ جیسا کہ یہ اسم مخصوص ہے قتم میں حے ہے۔ جیسا کہ یہ اسم مخصوص ہے قتم میں حزف تدا کے داخل ہونے سے اور ندا میں ہمزہ وصل کے قطع ہونے سے وار تشخیم لام بطور وجوب غیر مسبوق کے اور ندا میں ہمزہ وصل کے قطع ہونے سے وار تشخیم لام بطور وجوب غیر مسبوق کے صرف اطباق کے ساتھ ہے کہ دیہ کا۔

بعض کتے ہیں کہ میم ایک جملہ محذوفہ کے عوض ہے یعنی یکاللّٰہ اُمنّا بِحَیْن کا مختصر ہے۔ جارو مجرور و مفعل کو محذوف کر دیا۔ اور ''یا اللّٰہ ام'' رہ گیا۔ چو نکہ وعار میں اس کا استعال بکثرت ہو تا تھا ہی لیے ہمزہ کو حذف کر دیا اور یکاللّٰهُمَّ رہ گیا۔ یہ قول فراء کا ہے۔ اس قول کا قائل اَللّٰهُمْ حرف یا کا داخل کرنا جائز سمجھتا ہے۔ ان کی جمت شاعر کا قول ہے۔ جس میں یکاللّٰهُمْ کی ستعال کیا ہے۔ بصریوں نے چند وجوہات کی بنا یہ اس سے انکار کیا ہے:

- اس جملہ کے مقدر ہونے پر کوئی دلیل نہیں آور جیاں بھی اس کا تقاضا نہیں
   کرتا' پھر بغیر دلیل کیوں کر مان سکتے ہیں۔
  - عدم حذف اصل ہے اور ان محذوفات کثیرہ کا مقدر ماننا خلاف اصل ہے۔
- وعار مانگنے والا بھی اپنے لیے 'بھی غیرے لیے دعائے بد بھی اَللَٰھُ ہَا کے ساتھ اُللَٰ
   کیاکر تا ہے۔ اس وقت اس مقدر (اُمنَا بِخینِ ) کا درست ہونا کب ضیح رہے گا۔ اُللَٰ
- کاورہ جو فصیح و شائع ہے وہ بتلا رہا ہے کہ یا اور اللّٰه مَ کو جمع نہیں کرتے۔ اگر
   فراء کا قول درست ہو تا تو جمع کرنا ممتنع نہ ہو تا بلکہ استعمال فصیح و شائع ہو تا۔
   طالانکہ ایسانہیں۔
  - وعار کرنے والا اَللَّهُمَّ اُمنَا بِخَنْ کِه کر وعار مانگ سکتا ہے۔ اور کوئی ممتنع نہیں۔
     اگر (م) جملہ مقدر کا ہوتا تب دونوں کا جمع کرنا جائز نہ ہوتا۔ کیونکہ عوض اور

معوض عنه كاجمع كرنا جائز شيس-

وعار کرنے والے کا اس جملہ کی جانب خیال بھی نہیں ہوتا۔ بلکہ اللّٰهُمَّ کہتے ہی
 اس کی توجہ اپنے مطلوب کی طرف ہوتی ہے۔

آگرید مقدر صیح ہے تب اَللَّهُمَّ کو جملہ تامہ کہنا چاہئے جس پر سکوت کرنا ٹھیک
 ہے۔ کیونکہ اسم منادی اور فعل طلب دونوں پر مشمل ہے۔ لیکن ظاہر ہے کہ
 ایساکرنا باطل ہے۔

الم جملہ کامقدر ہونا صحیح ہے۔ تو ضروری ہے کہ فعل امرام) کو جدا لکھاجا اور
اسم منادی کے ساتھ وصل نہ کیاجا تا جیسے یَااللّٰہ قه یا زَیْدمه یا عُمَر فه ایک فعل کو اس کی ماقبل اسم سے وصل نہیں کیاجا تا۔ ایسا کہ رسم خط میں وہ ایک کلمہ بن جائے۔ اور کی مثال رسم خط میں کوئی نہیں اسم اللّٰہ کے ساتھ (م) کو وصل کر کے لکھنے پر سب کا انفاق ہے۔ اور یہ انفاق ہی بتا تا ہے کہ (م) کوئی مستقل فعل نہیں۔

دعار میں نہ تو اسے کہ بی سکتے ہیں اور نہ یہ کہنا ٹھیک بی ہے کہ یاالله امنی بہکذا یعنی اے الله میری جانب فلال کام میں جبہ فرماء کیونکہ بید لفظی و معنوی طور پر مکروہ ہے۔ ایسا تو صرف اس شخص کو کہ گئتے ہیں جے غلطی و نسیان ہو سکے۔ لیکن جو پاک ذات ہر فعل کو ارادہ سے کرتی ہے اور جو بھول چوک سے مبرا ہے۔ اس کی جناب میں ایسا نہیں کہ سکتے۔

سم دیکھتے ہیں کہ اَللَّهُمَّ کا استعال ایسے مقامات پر بھی ہوتا ہے جس کے بعد دعار نمیں ہوتا ہے جس کے بعد دعار نمیں ہوتی مثلاً اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ- اَللَّهُمَّ اِنَى اَصْبَحْتُ اَشْهَدُكَ- اَللَّهُمَّ مَالِكَ وَاللَّهُمَّ اَللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ مَالِكَ وَاللَّهُمَّ مَالِكَ وَاللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللِّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُم

بعض کا قول ہے کہ (م) تعظیم و تفخیم کے لیے زیادہ کر دیا گیا ہے جیسے زرقم میں جو گمرے نیلے کو کہتے ہیں اور زرقہ سے بنایا گیا ہے۔ یا ابنم میں جو ابن سے ہے۔ یہ قول صحح اور ممکن ہے اور ایک تمتہ کا محتاج ہے 'جس میں قائل کے صحح معنی اور

پورے مرعاکو بیان کر دیا جائے۔ واضح ہو کہ (م) جمع پر دلالت اور تقاضاکر تا ہے اور اس کا مخرج بھی اس کا مقتفیٰ ہے۔ یہ قول اس بنیاد پر ہے کہ لفظ اور معنیٰ کے اندر باہمی مناسبت ہوتی ہے۔ اور عربیت کے اعلیٰ ارکان (فضلاء) کا یمی ندہب ہے۔ اور عربیت کے اعلیٰ ارکان (فضلاء) کا یمی ندہب ہے۔ ابوالفتح بن جن نے (م) کی خصوصیتوں میں سیبویہ کی روایت سے ایک جداگانہ

ابوالفتح بن جنی نے (م) کی خصوصیتوں میں سیبوبیہ کی روایت سے ایک جداگانہ باب قائم کیا ہے۔

حروف الفاظ کو معنی سے مناسبت ہوتی ہے پھر اس سے لفظ و معنی میں انواع خاسب کے ہونے کا استدلال کیا ہے۔ اور پھر لکھا ہے کہ ایک مدت مجھ پر ایک گذری کہ کوئی لفظ میرے سامنے وارد ہوتا اور میں اس کا موضوع نہ جانتا ہوتا تو میں لفظ کی قوت اور حروف لفظ میں معنی نکل لیتا۔ پھر جب شخصی کرتا تو وہی معنی نکلتے جو میں نے سمجھے تھے یا اس کے قریب قریب۔ ابن قیم رمایت کہتے ہیں کہ میں نے ابن کی کا قول شخ الاسلام (ابن تیمیہ رمایت) کو سایا۔ فرمایا 'مجھے بھی بارہا ایسا ہی انفاق ہوا ہے گئی کے بعد انہوں نے ایک لمی گفتگو جو میں انفاق ہوا ہے گئی کے بعد انہوں نے ایک لمی گفتگو جو میں انفاق ہوا ہے گئی کے بعد انہوں نے ایک لمی گفتگو جو میں سے بی نفع بخش ہے۔ لفظ و معنی کے اندر جی بیت اور حرکات کو معنی لفظ سے مناسبت کے بارے میں فرمائی۔ فرمایا:

حرکات کو معنی سے مناسبت اکثر قاعدہ تو یہ ہے کہ ضمہ (شی) کو جو حرکات میں اقوی ہے۔ قوی تر معنی کے لیے لاتے ہیں۔ اور فتح (زبر) کو جو خفیف ہے معنی خفیف کے لیے عزَّبَعَزُ ' فتح عین کے ساتھ سخت کو کہتے ہیں اوض عزاز زمین سخت۔

۔ عَوَّ يَعِوُّ كَسر عَين كے ساتھ ممتنع كو كہتے ہيں۔ ممتنع سخت سے براھ كر ہو تا ہے، كيونكه بعض شے سخت تو ہو تى ہے۔ مگر مخق شكن كے سامنے سخت نہيں رہتی۔

عَزَّ يَعُوُّ بَضَم عِين كِ معنی غلبہ ہیں۔ غلبہ امتناع سے بھی قوی تر ہو تا ہے۔ كيونكه كوئی شے فی نفسه ممتنع بھی ہوتی ہے اور عدو سے محفوظ بھی اور سب پر غالب بھی۔ ان تيوں افعال بر نظر ڈالو كہ غالب ممتنع سے زيادہ قوی تھا' اس كو اقوى حركات

(ضمہ) دیا گیا۔ سخت ممتنع سے کم تھا' اسے ضعیف ترین حرکت (فتھ) ملا اور ممتنع جو دونوں کے درمیان تھا اسے حرکت وسطی (کسرہ) دی گئی۔

(٢) وَنَ بَسِراول: محل مَديوح كوكت بين اور ذَن بفتح اول: نفس فعل كو-

چونکہ جسم عرض سے زیادہ قوی ہوتا ہے۔ اس لیے قوی کو حرکت قوی دی گئی

اور ضعیف کو حرکت ضعیف ِ

يهب بكسراول: منهوب كو كهت بير.

نهب بفتح اول: نفس فعل كو (نهب بمعنى غنيمت وغارت)

ملاء بمسراول: پری- یعنی چیز کو بھردینے والی۔

ملاء بفتح اول: مدرك ليے ب جو فعل بـ

جمل بگسر اول: ( هجار جم جو اٹھانے کے لیے نمایت بھاری ہو۔ اور سرو پشت پر ثقار

حَمل بفتح: وہ بوجھ جو خفیف ہو آئی شمانے والے پر ہلکا۔ جیسے حمل حیوانات۔ درخت کا پھل چو نکہ حمل حیوان سے مشابہ تر تھا ہی لیے اسے بھی حمل بفتح ہی کما گیا۔

جب بكسراول: نفس محبوب كو كتت بين-

حب بضم اول: مصدر کو۔ محبوب چونکہ بار خاطر جی ہوتا بلکہ سب کے نزدیک لطیف و شیریں ہوتا ہلکہ سب کے نزدیک لطیف و شیریں ہوتا ہے اس لیے حب کو کرہ دیا گیا اور تحب میں چونکہ گراں باری اور لزوم ضروری ہے (جیسا کہ قرض دار پر قرض کا اور ای لیے شیفتگی اور محبت کو بھی غرام کتے ہیں۔ اور قرض کو بھی۔ غریم مقروض کو بھی کتے ہیں اور شیفتہ و محبت کو بھی) اور محبت کی گراں باری و شدت و صعوبت ضرب المثل ہے اور اس کو مخلوقات میں عظیم تر بتایا جاتا ہے اور آئن و سنگ سے بھی زیادہ سخت فرض کیا جاتا ہے۔ معقد مین و متاخرین کے شعروں میں جا بجا کی معانی باندھے گئے ہیں کہ محبت کی محدد کی برداشت کی سے بھی ممکن شیں 'یہ وہ بلا ہے جس سے بہاڑ کانپ جائیں اور سمندر برداشت کی سے بھی ممکن شیں 'یہ وہ بلا ہے جس سے بہاڑ کانپ جائیں اور سمندر برداشت کی سے بھی ممکن شیں 'یہ وہ بلا ہے جس سے بہاڑ کانپ جائیں اور سمندر بیاب ہو جائیں۔

آسال بار امانت نؤ انست کشد قرعه فال بنام من دبوانه زوند اس لیے ہی موزوں تھا کہ مصدر کو حرکت اقوی (ضمہ) دی جاتی اور محبوب کو قَبْض: قبض سكون ثانى كے ساتھ فعل كے ليے۔ قبض: بفتحن مقبوض کے لیے جس طرح حرکت سکون سے قوی ہے۔ ای طرح مقبوض مصدرے۔ سَنْق : بسکون ثانی فعل ہے (آگے بڑھنا) سَبَق: به فتحين شرط كاوه رويبيه جو كهو ژووژير لكايا جائے۔ على بدًا خيال كرو ـ ذَاز هِوْرَانًا ـ فَارَت القِدر فَوْرَانًا ـ غِلْتُ غِلْمِنانًا ـ يرك ان مصاور کی حرکات میں حرکت مسمی کی وجہ ہے کس طرح متابعت رکھی گئی ہے۔ اب تم حجراور ہوا کو دیکھو کہ گئے شدید کے لیے حروف بھی شدید وضع کے ہیں۔ اور خفیف الجسم کے لیے حروف بھی ہوں ہیں جو جملہ حروف میں اخف ہوں۔ غرض میں وجوہ بکشرت ہیں۔ اگر اللہ تعالیٰ نے عمرین برکت دی تو میں اس بارے میں ایک منتقل کتاب لکھوں گا۔ ان شاء اللہ تعالی ایسے متانی و مطالب تب سوجھتے ہں جب زئن لطیف اور طبیعت صاف ہو' موٹے دماغ کے آدی یا صرف و نحو کے ابتدائی مسائل کو بلا تال و تدبیر کھے لینے والے کا بیر حصد نہیں۔ بے شک واضع لغت کی حکمت کو سمجھنا اور لغات باہرہ کے اسرار کاجو اکثر عقول ہے مخفی ہیں ' مطالعہ کرنا ايباا مرب جو فاضل شخص كو دو سرول سے متاز بنا يا ہے۔ وَمَنْ لَّهْ يَجْعَل اللَّهُ لَهُ نُوْرًا فَمَالَهُ مِنْ نُوْرٍ-

ہاں ذرا تاکل کرو کہ غلیظ جانی کا نام عُنُلٌ ' ، جعظری اور جواحظ رکھا گیا ہے پھردیکھو کہ طویل کو عشنق اور کو تاہ کو بُخٹُر کہا گیا ہے۔ عَشَنَق میں پیاپے تین فتحہ ہیں اور بُخٹُرُ میں دو ضمہ اور درمیان میں سکون پہلا لفظ تو انفتاح و کشائش دہان اور امتداد آلات نطق اور ایک دو سرے سے عدم رکوب ظاہر کرتا ہے اور دو سرا لفظ بالکل اس

کی ضد ہے۔ پھر دیکھو کہ پہلے تو طویل و کبیر بولتے ہیں اور جب ان میں اضافہ منظور ہو تو (ی) کی جگہ حرف الف کو جس میں طول اور مدبہ نسبت (ی) کے زیادہ لے آتے ہیں اور طوال و کبار بنا دیتے ہیں۔ پھراگر وہ اور بھی زیادہ نیز نفوس پر بھاری بھی ہو' تب اسم کو بھی ثقیل کر دیتے ہیں۔ یعنی کبار بنا دیتے ہیں۔ یہ ایسا میدان فراخ ہے کہ اگر اشہب خامہ کو اس کا جولان گاہ بنایا جائے پھر بھی طے کرنا دشوار ہے اس لیے ہم بر سر مطلب آتے ہیں۔

واضح ہو کہ (م) حرف شفتی ہے۔ بولنے والے کے ہونٹ اس کے تلفظ میں جمع ہو جاتے ہیں۔ای لیے عرب نے اس کو علامت جمع بنایا دیکھو:

آنْتَ ' أَنْتُمْ كَنَ هُمْ ' ضَوَبْتَ ' ضَوَبْتُمْ ' إِيَّاكَ ' إِيَّاكُمْ ' إِيَّاهُ ' إِيَّاهُمْ ' بِهِ ' بِهِمْ. وغيره وغيره.

آَذَدَ قُ: نیلی چیز- زُدُقُمْ: جَبُ ظَامِتُ گُری ہو جائے۔ اِسْت: سرین 'سُنْهُمْ: کلال صرین والا۔

آب ان الفاظ پر جن میں (م) ہے ' غور کی کمد معنی جمع کس طرح اس سے وابطگی رکھتے ہیں۔ لَمَّ الشَّنَى يَلْمُنُهُ: بولتے ہیں جب کی چیکو فراہم و جمع کیا جائے۔

لَمَّ اللَّهُ شَعْشَهُ: بولتے ہیں اور مطلب میہ کہ الله تعالی آس کے متفرق امور کو جمع کر وے۔

دارلمومة: وه مكان ب جمال سب لوگ جمع مو كيس-

اکلا لَمَّا: قرآن مجید میں ہے۔ اس کی یہ تفسیر کی گئی ہے کہ اپنا حصہ بھی کھا جائے اور دوستوں کا بھی۔

اصل ان سب کی لَمُ ہے اور یہ جمع ہے۔ اس سے اَلَمَّ بِالشَّنِی ہے ' یعنی کسی چیز کا وصول اور اجتماع اس کے قریب تک پہنچنا (جیسے لڑکے کا بلوغ تک اور انگور کا پختگی تک) اس سے لمم ہے جس کے معنی اجتماع کبائر سے نزدیک ہو جانا ہے۔ اس سے ملمدہ بنا ہے۔ جس کے معنی مصیبت و تختی ہیں۔ اور اس سے لِمَّہ ہے۔ جس کے معنی

ر کے گھنے اور بکھرنے بال ہیں جو کان کی پیٹری سے نیچے ہوں۔ اسی طرح اور الفاظ میں (م) کو دیکھو۔ مثلاً:

ألْبَدُر البِّهَ: جب جاند بورا اوراس كانور جمع بو-

التَّوْأُم: الك شكم مين جمع شده يح-

أُمُّ اور ام الشي ہر چیز کی اصل۔ تناجس سے شاخیس تکلیں۔ گویا وہ فروع کا جامع ہے۔

والقوي

أُمُّ الْقِدِي: مكبر معظمير.

أُمُّ الْقُوْآنِ: الحمد شريفٍ-

أُمُّ الْكِتَابِ: لوح محفوظ

أُمُّ مَثْوَاك : كمروالي جس كے باس جاكر انسان آرام كے ورجس كے ساتھ اللها ne / بنتھے۔

أُمُّ الْدَماغ: وه جلد جو وماغ كو كهر عرصى ب- أمَّ الرَّاس: الصَّا-

﴿ وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْمٍ يَطِيبُ بِحِنَاحَيْدِ إِلَّا أَمَمُ أَمْنَالُكُمْ

(Missar/ AT)

و ولی چوپاید یا بازووں سے اڑنے والا پرندہ نہیں مروہ بھی تمارے جیسی جماعتيں ہیں۔"

مديث ميں ع

«لَوْلاَ أَنَّ الْكِلاَبَ أُمَّةٌ مِّنَ الأُمَم لاَمَوْتُ بِقَتْلِهَا» "اُگر کتے بھی ایک جنس مخلوق دیگر اجناس جیسے نہ ہوتے تو میں ان کے قتل کا

محم دے دیتا۔"

اِهَام: جس کے اتباع پر مقتدی جمع ہوتے ہیں۔

زُمَّ الشَّنَى زمه: تب بولتے ہیں۔ جب سمی چیز کی اصلاح کر کے اس کی تفرق کو جمع کر

ويا جائے۔

زُمَّان: انار کیونکہ اس میں بہت سے دائد جمع اور آپس میں ملے ہوئے ہوتے ہیں۔ طَنَّمَّ الشَّنْيَ يَصُمُّهُ: لِعِنَ سَى چِيز كو سَى چِيز كِ ساتھ فراہم كرنا۔ هَمَّ اور هَمُوْمٌ انسان كے وہ تَقَرات يا قصد و ارادہ جو دل ميں مجتمع ہوں۔

> أَحَمَّ: ساه سانپ. خُمُمَةً: كو مُلد.

خصَّمَ وَاٰسَهُ: جب سرمنڈانے کے بعد کھوپڑی بالوں سے سیاہ ہو جائے۔ وجہ یہ ہے کہ سیاہ رنگ بینائی کو جمع رکھتاہے اور متفرق ہونے نہیں دیتا۔

غرض یہ بات بہت طویل ہے اور اسے ندکورہ بالا بیان پر ہی ہم مخفر کرتے ہیں۔
جب (م) کی شان یہ ہے تو اسے نام پاک (اللہ) کے ساتھ جس کے وسیلہ ہے ہر
ایک حاجت کا سوال ماگ الملک سے کیا جاتا ہے شامل کر دیا گیا تاکہ یہ (م) تمام اساء و
صفات کی جامعیت پر اشار کرتا رہے۔ گویا جب قائل وسائل نے اللّٰهُمَّ کہہ دیا تو
اس نے یہ کمہ دیا کہ میں اللہ تعالی جو اساء حسیٰ اور صفات علیا کا مالک ہے 'اس کی
تمام اساء و صفات کے ساتھ پکارتا ہوں۔ یہ مطلب حدیث سے نکاتا ہے کہ:

### دعائے دافع رنج والم

﴿ اللَّهُمُ ۚ إِنِّي عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ وَابْنُ أَمْنِكَ نَاصِيَتِيْ بِيدِكَ مَاضٍ فِي حُكْمُكَ عَدْلٌ فِي قَضَاءُكَ اَسْأَلُكَ بِكُلِّ اِسْمِ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوْ اَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوْ اَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مَنْ خَلْقِكَ أَوْ عَلَمْتَهُ أَحَدًا مَنْ خَلْقِكَ أَنْ تَجْعَلَ مَنْ خَلْقِكَ أَوْ اسْتَأْثُرْتَ بِهِ فِيْ عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ اَنْ تَجْعَلَ الْقُرْانَ الْعَظِيْمَ رَبِيْعَ قَلْبِيْ وَنُورَ صَدْرِيْ وَجَلاءَ حُزْنِيْ وَخَلَاءَ حُزْنِيْ وَجَلاءَ حُزْنِيْ وَذَهَابَ هَمِّى وَخَمَّى ﴾

"یااللہ! میں تیرا بندہ 'تیرے بندے اور تیری لونڈی کا جنا ہوا ہوں 'میری پیشانی تیرے ہاتھ میں ہے 'تیرے تھم چلتے ہیں اور تو عدل کیا کرتا ہے۔ میں تجھ سے تیرے ہرایک نام کے طفیل جو تیرا ہے 'جس سے تو نے اپنی ذات کو

موسوم کیا ہے یا کسی کتاب میں اتارا ہے یا کسی بندہ کو سکھلایا ہے یا اپنے علم غیب میں تو نے اسے چھپایا ہے سوال کرتا ہوں کہ تو قرآن عظیم کو میرے لیے نوبمار دل اور نور سینہ اور غم و رنج فکر واندوہ کا زائل کر دینے والا بنا دے۔"

کے پڑھنے سے کسی بندہ کو ہرگز کوئی رنج وغم نہیں جو پہنچاہے 'یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ اس کی ہر قتم کی پریشانی دور کر دیتا ہے اور اس کے عوض میں اسے خوشی اور سکون عطا کر دیتا ہے۔ لوگوں نے عرض کیا' یا رسول اللہ! کیا ہم اس دعار کو نہ سکھ لیس۔ فرمایا: لازم ہے کہ جو اسے سے وہ سکھ لیے۔ '' غرض میہ کہ دعار مانگنے والے کے لیس۔ فرمایا: لازم ہے کہ اللہ تعالیٰ سے اس کے سب اساء و صفات کے ساتھ سوال کرے۔ دعائے اسم اعظم

﴿ اللَّهُمَّ إِنِّي اَسْتُلُكَ بِأَنَّ اللَّهِ الْحَمْدُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ أَنْتَ الْحَنَّانُ الْمَنَّانُ بَدِيْعُ السَّمْوَاتِ وَالاَرْضَلِ يَإِذَا الْجِلاَلِ وَالإِكْرَامِ يَاحَيُّ يَاقَيُوْمُ ﴾

"یااللہ! میں تھے سے سوال کرتا ہوں کیونکہ حمد تیری لیے ہے، تیرے سوا کوئی معبود نہیں 'نمایت شفقت فرمانے والا 'نمایت احمال کرنے والا 'آسمان اور زمین کا پیدا کرنے والا۔ اے جلال عزت کے مالک! الے آئیدہ رہنے والے 'قائم رکھنے والے!"

دیکھوید کلمات کیے اساء حسیٰ پر مشتل ہیں۔

اقسام دعار: واضح مو كه دعاركي تين اقسام بي:

- الله تعالى سے اس کے اساء و صفات کے ساتھ سوال کیاجائے۔ چنانچہ آیت: ﴿
   وَلِلّٰهِ الْأَسْهَاءُ الْحُسْلَى فَادْعُوْهُ بِهَا ﴾ کی تفسیریہ بھی کی گئی ہے۔
- الله تعالیٰ کے سامنے صرف اپنی حاجت و فقر بیان کر کے سوال کیا جائے اور
   یوں کے کہ میں تیرا بندہ' فقیر' مسکین' عاجز' و ذلیل' حقیر و پیچارہ ہوں۔

صرف جماعت کا بیان کرے اور پہلی دونوں صورتیں اس میں نہ ہوں۔ ظاہر بہ کہ پہلی صورت دو سری ہے اور دو سری صورت تیسری ہے اکمل ہے اور جمع ہو جا کیں گے تو وہ کائل تر ہو گی۔ نبی ساتھا کی تمام دعاؤں کا بہی حال ہے۔ مثلاً ای دعار کو لو جو آنخضرت ساتھا ہے نے صدایق امت بڑا تھ کو سکھلائی۔ کہ اس میں ہرسہ امور ہیں 'ظلفٹ تفسی ظلفٹ کیفیٹو المدن نی سکھلائی۔ کہ اس میں ہرسہ امور ہیں 'ظلفٹ تُفسی ظلفٹ کیفیٹو اللہ تعالیٰ کی حالت کا بیان ہے۔ ﴿ وَ اِنّهُ لاَ يَغْفِرُ اللّٰهُ تُوْبَ اِلاَّ اَنْتَ ﴾ کہا ' بید الله تعالیٰ کی صفت ہے۔ پھر فاغفور لی کہا بید سوال حاجت ہے۔ پھر دعار کو اساء حسیٰ میں سے دو اساء غفور اُ رَحِیْم پر جو مطلوب سے تناسب رکھتے تھے اور مقصد کا تقاضا کرتے ہیں 'ختم فرمایا۔

سلف میں چھ بھی ایک سے زیادہ کا یمی مذہب ہے۔ حسن بھری رہائیے کا قول ہے کمہ اللّٰهُمَّ تو تمام دعار کا جامع ہے۔ ابو رجاء عطاردی کا قول ہے کہ جس نے اللّٰهُمَّ کمہ دیا اس نے اللہ تعالی کو تمام اساء کے ساتھ پکار لیا۔

ایک گردہ نے اس قول میں کی جہد نکالی ہے اللّٰهُمَّ کا (م) اس جگہ بجائے (و) ہے 'جو جمع پر دلالت کرتا ہے 'کیونکہ (و) جمع کے مخرج سے ہے۔ گویا دعار مانگنے والا سے کماکرتا ہے کہ یا اللہ تیرے لیے اساء حسلی اور شات علیا مجتمع ہیں۔ یہ گروہ کہتا ہے کہ وہ علامت جمع (و۔ ن جیسے مسلمون وغیرہ میں ہے) کا عوض ہے۔

لیکن جس طریق پر ہم گذشتہ فصل میں ذکر کر بچکے ہیں کہ خود (م) ہی جمع پر ولالت کرتا ہے پھراس توجیہہ کی کچھ ضرورت باقی نہیں رہتی۔

یا اللّٰهُمَّ کمنا صحیح نہیں: باقی رہا یہ سوال کہ بدہب صحیح کے موافق (یا) اور (م) کا اللّٰهُمَّ میں جع کرنا کیوں جائز نہیں؟ جواب یہ ہے کہ قیاس ای کا نقاضا کرتا ہے کہ اللّٰهُمَّ میں جع کرنا کیوں جائز نہیں؟ جواب یہ ہے کہ قیاس ای کا نقاضا کرتا ہے کہ اس سم پر حرف ندا داخل نہ ہو' کیونکہ الف و لام اس جگہ موجود ہے' اور چونکہ دعار میں اس اسم کے استعال کی کثرت ہے۔ اور مستغیثین اپنے استعال کی کثرت ہے۔ اور مستغیثین اپنے استعال میں اس کے لیے مضطر ہوتے ہیں' ایس حالت میں دوئی صور تیں ہو سکتی تھیں۔

🕥 یا تو الف و لام کو حذف کر دیتے۔ لیکن بیہ ٹھیک نہ تھا کیونکہ دونوں 🌣 میں

لزوم ہو گیاہے۔

الن پر حرف یا برها دیتے ہیں۔ لیکن میہ بھی ٹھیک نہ تھا'کیونکہ اسم میں جو الف و لام سے محلی ہو۔ مثلاً الوّجٰل-الوُسُل-النّبِیٰ کی ندا میں تو حرف یا کو پہلے برها دیا جاتا ہے لیکن اعلام میں ایسا نہیں ہوتا۔ اس لیے فضلاء نے اس اسم میں ضرورۃ قیاس کا خلاف کیا اور میم مشدد کو ہی جو علامت جمع کے عوض آخر میں برها دیا گیا تھا' حرف ندا کا عوض بھی قرار دیا اور حرف نداء (و)' (م) میں جمع کرنا مناسب نہ سمجھا۔

دو سری فصل

ی "صلوة" کے معنی

لغت کے اعتبارے اس لفظ کی اصلی دمعنی ظاہر کرتی ہے۔

عارو تبریک-

2 عبادت-

سلے معنی کے اعتبار سے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنٌّ لَّمُمُّ ﴾ (النوبة ٩/١٠/١١)

"ان کو دعار دیجے کیونکہ آپ کی دعار ان کے لیے موجب تسکیل ہے۔"

اور فرمایا:

﴿ وَلَا تُصَلِّي عَلَىٰ أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا﴾ (التوية ١/ ٨٤)

"ان میں جب کوئی مرجائے تو ہر گزان کے حق میں دعار نہ کیجے۔"

فضلاء نے لفظ اللہ کی اصل "ال لاہ" بتائی ہے 'جس"ال" کے لزوم کا ذکر ہے ' اس ہے '
 ال لاہ" کا الف لام مراد ہے کیونکہ اب دونوں مرکب ہو کر اللہ ایک ایسا لفظ بن گیا "گویا مفرد ہے مرکب نہیں ۔

مديث شريف ميں ع:

﴿إِذَا دُعِيَ اَحَدُكُمْ إِلَى الطَّعَامِ فَلْيُجِبْ فَإِنْ كَانَ صَائِمًا

"جب تم میں سے کوئی کسی کھانے کے لیے طلب کیا جائے تو چاہیے کہ مان لے اور اگر روزہ دار ہو تو دعار کرے۔"

جیے ہندوستان میں کمہ دیا کرتے ہی اللہ زیادہ دے۔ مصنف کہتے ہی کہ فَلْيُصَلِّ كِي ايك شرح به بھي كي گئي ہے كه وہ كھاتے رہيں اور به درود برهتارہ۔ بعض نے کہا ہے کہ "صلوة" کے معنی لغت میں صرف دعار ہیں۔ اور دعار کی دو اقسام بن:

D وعائے عبادت

2 وعائے مسالت

یعنی جیسے عابد کو واعی کہتے ہیں اس کی جسی۔ چنانچہ اُذعوٰنی اَسْتَعِب لکُم کی تفیر دونوں طرح کی گئی ہے۔ کی اطاعت و عبادت کرو' میں تم کو ثواب دول گال با يه كه سوال كروات منظور كرول گاله آي طرح أُجنيبْ دَغْوَةَ الدَّاع إِذَا دَعَانِ كَي تفیر بھی ان ہی دونول معنی سے کی گئی ہے ، مگر صور بند ہے کہ دعار ہر دو نوع پر عام ہے اور یہ لفظ متواطی ہے جس میں کچھ اشتراک نہیں گراہی

عبادت کے معنی میں لفظ دعار کا استعال آیات ذمل میں ہوا ہے:

﴿ قُلِ أَدْعُوا ٱلَّذِيكَ زَعَتْمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةِ ف السَّمَاوَت وَلَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ (سا٢٢/٢٢)

"كمد ديجيّ بلاؤان كوجنهي تم الله كي سوا معبود مجھتے ہو وہ تو آسانوں اور زمین برایک ذره بهربهی اختیار نهیں رکھتے"۔

﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلَقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُعْلَقُونَ ﴿ ﴾ (r./17 |will)

''جو لوگ عبادت کرتے ہیں اللہ کے سوا اوروں کی' انہوں نے کچھ پیدا نہیں

كيابلكه وه خود سدا شده بن." ﴿ قُلُّ مَا يَعْبَوُا بِكُرْ رَبِّ لَوَلا دُعَا وَكُمْ ﴿ الفرقان ٧٧/٢٥) اس آیت کے صحیح معنی میہ ہیں کہ اگر تمہاری عبادت خاص اس کے لیے نہیں تو الله كو تهماري كيابروا ہے۔ اس معنى ميں مصدر فاعل كى طرف مضاف ہے۔ ﴿ أَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ (الأعراف ٧/٥٥) "اینے برورد گار کی عبادت گریہ و زاری اور پوشیدگی ہے کرو۔" ﴿ وَأَدْعُوهُ حَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (الأعراف ١/٥٥) "الله كي عمادت خوف اور طمع كے ساتھ كرو۔" ﴿ وَنَدْعُونَنَا رَغِينًا وَرَهِبًا ﴾ (الأنياء ٢١٠) "عبادت ہماری رغبت الار خوف سے کرتے ہیں۔" یہ طریق (کہ صلوٰۃ کے لغوی ی صرف دعار ہیں اور دعار کی اقسام دو ہیں)۔ پہلے طریق ہے اچھاہے جس میں دھائے مسی کے خلاف کا دعویٰ ہے۔ اور اس ہے وہ تمام مشکلات جو صلوٰۃ شرعیہ کے اسم کیوا پرد ہوتی ہیں (یعنی حقیقت لغوی ہے منتقل کر کے پھراہے حقیقت شرعی قرار دیا جائے ہی کی ہو جاتی ہے اور اس طریق میں لفظ صلوٰۃ لغوی معنی (دعار) پر ہاتی رہتا ہے۔ (دعار کا معنی جادت اور سوال ہونا اوپر ابت ہو گیا) اس بد معنی صلوۃ کے حقیقت ہوئے نہ مجاز ال مین ور ہے کہ ایک مخصوص عبادت کے ساتھ اسم صلوۃ کو خاص کر دیا گیا ہے ' جیسا کہ دیگر تمام الفاظ کو اہل لغت وعرف اس کے بعض مسمی کے ساتھ خاص کر دیا کرتے ہیں۔ جس کی مثال الفاظ دَائة وللله وغيره سے مل سكتى ہے۔ تو كويا يد بھى تخصيص لفظى بى ہے اور لفظ كو ایک نہ ایک موضوع پر مقرر کر دینا۔ جس سے ثابت ہوا کہ موضوع اصل سے نقل و خروج نهیں ہوا۔ واللہ اعلم۔ صلوة الله كي فتمين: صلوة كے جو معنى بيان ہوئے يه تو آدى كى طرف سے صلوة کے ہیں۔ رہی حق سجانہ کی صلوة بندول پر 'اس کی دو قسمیں ہیں۔ عامہ اور خاصہ۔ عام توالله تعالى كى صلوة مومنوں ير بـ فرمايا:

﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتِ كُتُنْمُ ﴾ (الأحزاب٣٣/ ٤٣) "الله اور اس کے فرشتے تم پر صلوۃ بھیجتے ہیں۔" حدیث میں بھی یمی مراد ہے۔ «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى الِ أَبِيْ اَوْفَى» "اللي! آل الى اوفي ير صلوة بيعيج-" آیک عورت کی درخواست برنبی ماتیدا نے فرمایا تھا: «صَلَّى اللهُ عَلَيْكِ وَعَلَى زَوْجِكَ» "الله تجھ پر اور تیرے شوہر پر صلوۃ تصبح۔" خاصه وه 🧢 و انبياء و رسل پر ہے' بالخصوص وہ جو خاتم النبيّن و خيرالمرسلين محمد صلوٰۃ کے معنی: اصل صلوٰۃ کے معنی میں لوگوں کا اختلاف ہے اور اس بارے میں چند اقوال ہیں۔ اقل: صلوة کے معنی رحمت ہیں۔ الجمعیلی نے سند کے ساتھ ضحاک سے روایت کی ہے کہ اللہ تعالی کی صلوة رحت علور ملائکه کی صلوة دعار مرد کا قول ہے کہ صلوۃ کی اصل رحمت عمد وہ اللہ کی جانب سے رحمت ہے اور ملائکہ کی جانب سے رحمت اور بندی کی جانب سے استدعائے رحمت۔ ہی قول اکثر متا خرین کے نزدیک معروف ہے۔ روم: صلوة کے معنی مغفرت ہیں۔ اسمعیل نے ضحاک سے هؤ الَّذِي يُصَلِّي عُلَيْكُمْ كَى تَفْير مين روايت كيا ب كه الله كي صلوة مغفرت اور ملائكه كي صلوة وعار ہے۔ یہ قول بھی پہلے قول ساہے مگریہ دونوں کئی وجوہ سے ضعیف ہیں۔ صلوٰۃ اور رحمت میں فرق: 🕤 اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر صلوٰۃ اور رحمت میں فرق خود ہلایا ہے۔ فرمایا: ﴿ أُوْلَتِكَ عَلِيْهِمْ صَلَوَتُ مِن زَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ

المُفتَدُونَ اللهِ ١٥٧/٢٥) "پ وہ ہیں جن یر ان کے رب کی طرف سے صلوۃ اور رحمت ہے اور یکی راہ یانے والے ہیں۔" یہاں رحمت کو صلوٰۃ پر عطف کیا ہے' بیہ دونوں کاغیر ہونا بتلا تا ہے' کیونکہ عطف کی اصلیت بھی نیمی ہے۔ بعض لوگ جو عطف میں تغارُ نہ ہونے کے ثبوت میں وَ ٱلْفَى قَوْلُهَا كَذِبًا وَ مَيْنًا بِينَ كَيا كُرتِ مِن. اول تو بيه شاذ و نادر ہے جس پر اقتصح الكلام كو حمل نهيں كر سكتے۔ دو سرے بير كد مَنِنْ كَذِبٌ سے خاص تر ہے۔ 🕝 اللہ تعالٰی کی جانب ہے صلوٰۃ انبیاء و رسل نیز مومن بندوں کے لیے مخصوص ہے۔ ربی رحمت مرچیزے وسیع ترہے اس لیے صلوۃ رحمت کی مترادف نہیں ہو سکتی اگرچہ ربھت صلوۃ کے لوازم اور موجبات اور ثمرات میں ہے جو مخص صلوٰۃ کی تفییر رحمت کے ساتھ کرتا ہے گویا وہ اس کے بعض ثمرہ اور بعض مقصود سے تفییر کرتا ہے۔ اور یہ حال قرآن بھی اور نبی التھایم کے الفاظ کی تفییر میں اکثر دیکھا گیا ہے کہ ایک لفظ کی تفییراس کے لازم پرزو سے کی جاتی ہے۔ جیسے رَیْنْ کی تغییر شک کے ساتھ (حالا نکہ شک ریب کا ایک جزو کے) اور رحمت کی تغییر ارادۂ احیان کے ساتھ (حالانکہ ایبا ارادہ لازمہ مرحمت ہے) غرف اس کی مثالیں بہت ہیں جن کا ذکر اصول تفسیر میں کیا گیاہے۔ 🕣 مؤمنین پر رحمت کرنے میں کسی کا اختلاف نہیں 'گرسلف و خلف کا اختلاف ہے کہ غیرانمیاء کے لیے صلوۃ بھی جائز ہے یا نہیں۔ اس بارے میں جو تین ا قوال ہیں وہ تو ہم ان شاء اللہ تعالی بعد میں ذکر کریں گے 'مگر پہلے لفظ پر اتفاق اور دوسرے یر اختلاف نے ظاہر کر دیا کہ بید دونوں لفظ مترادف نہیں۔ 🕟 اگر صلوٰۃ کے معنی رحت ہیں تو رحت کو انتثال امر میں صلوٰۃ کا قائم مقام ہونا چاہئے۔ اور جس کے ندہب میں صلوۃ واجب ہے۔ اس کے نزدیک اللّٰہۃ اذِحَمْ مُحَمَّدًا وَ آلَ مُحَمَّدٍ كُنَّے ہے وجوب ساقط ہو جانا چاہئے۔ حالاتك

صورت بيه نميل

- جو مخص غیر کے لیے رحمت کرتا' اس کے لیے دل پھواتا' کھلاتا پلاتا' پہناتا ہے' تو اس موقعہ پر کوئی نہیں بولتا کہ اس نے اس پر صلوٰۃ کی بلکہ کہا کرتے ہیں کہ اس نے اس پر رحمت کی۔
- ایسا ہو تا ہے کہ انسان کو اپنے دشمن پر بھی رحم آ جاتا ہے اور اس کا دل نرم ہو
   جاتا ہے ، گریہ نہیں کہ وہ اس پر صلوٰۃ بھیجنے لگے۔
- صلوٰۃ میں کچھ کلام ہونا ضروری ہے کیونکہ صلوٰۃ درود پڑھنے والے کی جانب
   شاء وصفت ہے 'اس شخص کی جس پر درود پڑھتا ہے۔ وہ گویا اس کی شان
   بلند دکھلاتا ہے ' توصیف کر تا اور محاس ظاہر کر تا ہے۔

صحیح بخاری میں گئی صلوة: امام بخاری رافیہ نے صحیح میں ابوالعالیہ سے روایت کی ہے کہ رسول پر اللہ کی خافۃ اپنے نبی سٹی کیا کی ناء کرنا ہے ' ملائکہ کے پاس۔ اسلیل نے اپنی سند کے ساتھ ابوالعالیہ اِنَّ اللّٰہ وَ مَلاَئِكَتُهُ يُصَلَّوْنَ عَلَى النَّبِيّ كی تغییر میں بیان کیا ہے کہ اللہ تعالی کی صلوۃ وعار کرنا ہے اور ملائکہ کی صلوۃ وعار کرنا ہے۔

الله تعالى نے پہلے تو اپنی صلوٰۃ اور ملائکہ کی جہلوٰۃ میں تفریق فرمائی اور پھرا ہے ایک فعل کے ساتھ جمع کر دیا۔ فرمایا: إنَّ اللّٰهَ وَ مَلْكِنْ مُنْ يُصَلَّوْنَ عَلَى النّبِيّ لِيس جائز نہیں کہ صلوٰۃ کے معنی رحمت ہوں' بیشک صلوٰۃ تو ثناء ہے' الله کی جانب ہے بھی۔

لفظ مشترک المعنی: واضح ہو کہ یہ نہیں کہ سکتے کہ "صلوۃ لفظ مشترک المعنی ہے اور جائز ہے کہ وہ دو معانی کے لیے ایک ہی دفعہ استعال کیا جائے۔" کیونکہ اس قول میں چند محاذیریا نقص ہیں۔

(الف) اشتراک خلاف اصل ہے اور ایسے لفظ کا ایک واضع سے واقع ہونا غیر معلوم اللہ استراک جھی پایا ہے۔ چنانچہ ائمہ لغت مبرد وغیرہ نے اس پر نص کر دیا ہے 'جو اشتراک بھی پایا

جاتا ہے' وہ عارضی و اتفاقی ہے جس کی ابتدائی وجہ واضعین کا تعدد ہے' پھر جب لغت آلیں میں مل جل گئے تب لفظ میں اشتراک المعانی معلوم ہونے لگا۔ (ب) اکثر علماء لفظ مشترک دو معانی میں استعمال کرنا جائز نہیں سمجھتے نہ بطریق حقیقت اور نہ بطریق مجاز۔ جن لوگوں نے امام شافعی سے اس کے جواز کی روایت کی ہے وہ صحیح نہیں بلکہ یہ مسئلہ ان کے اس قول: ﴿إِذَا أَوْضَى لِمَوَالِيْهِ وَلَهُ مَوَالٍ مِّنْ فَوْقِ وَمِنْ أَسْفَلَ تَنَاوَلَ "جب کوئی این موالی کے لیے وصیت کر جائے اور اس کے موالی اور کے رشتہ والے بھی ہوں اور نیچ کے بھی تو وہ وصیت سب پر حاوی ہو گی۔ " ے نکالا گیا ہے۔ چھنے والے نے بید سمجھ لیا کہ لفظ مولی دونوں معانی کے لیے مشترک ہے اور تجرد کے دہتے بھی ان دونوں پر اے حمل کر سکتے ہیں' مگریہ صحیح نہیں۔ کیونکہ لفظ مولی الفاظ متواطب ہے ہے اور امام شافعی نیز ظاہر مذہب میں امام احمد رواتید بھی قائل تھے کہ مولی کی آیا ہے نوع اس لفظ میں داخل ہے ' بید ان کے زر یک عام متواطی ہے مشترک نہیں۔ رہی تھی کی منسئے البّساء کی جو امام شافعی رمالتی ے مروی ہے کہ وہ ملامت ہے مجامعت مراب کیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ملامت کے حقیقی معنی تو ہاتھ سے چھونا ہے اور مجازاً جماع بقر ہر روایت ان سے صحیح نہیں۔ ان کا کلام ہی اس انداز کا نہیں ہو تا' بیہ تو متاخرین میں ہے کسی فقیہہ کا قول ہے۔ اور ہم نے ایک علیحدہ رسالہ میں لفظ مشترک کے استعال کے ابطال میں تیرہ چورہ کے قریب دلائل بیان کئے ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ جب صلوۃ کے معنی رسول کی نناء اور نبی ساتھیا کے شرف و ا فضل و حرمت کا اظهار اور آپ پر بذل عنایت و التفات کے ہیں تو آیت میں لفظ صلوٰة مشترک اور دو معانی پر محمول نه ہوا بلکه ایک معنی میں مستعمل ٹھہرا' جو الفاظ کی اصل ہے۔ ہم اس مسلد کی بوری توضیح إنَّ اللَّهَ وَ مَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى التَّبِيِّ كَى تَضْير میں کریں گے۔

الله سجانہ نے آپ پر صلوۃ کا تھم تب دیا ہے جب پہلے یہ بتا دیا کہ اللہ تعالی اور اس کے فرشتے آپ پر درود پڑھتے ہیں۔ اور معنی آیت یہ ہیں کہ جب اللہ اور اس کے فرشتے نبی سی کے برودو بھیجتے ہیں تو مومن بھی درود پڑھیں' بلکہ تم کو درود پڑھیا' سلام و تعلیم بھیجنا' زیادہ تر شایان ہے۔ کیونکہ نبی سی کی کی کی کی کا کی مشرف دنیوی اور خیرا خروی ماصل ہو بھی ہیں۔

دیکھو آگر آیت بالا میں صلوۃ کے معنی رحمت لیں تو چپاں ہی ضمیں ہوتے ہیں اور نظم کلام بھی درست نہیں رہتا اور لفظ و معنی میں تناقض بھی ہو جاتا ہے اور آیت کی نفتر ہے لیوں ماننی پڑتی ہے: اِنَّ اللَّهُ وَ مَلْئِكَتُهُ تَوَحَّمُ وَ يَسْتَغْفِرُوْنَ لِنَبِيّهِ فَادْعُوْا اَنْتُهُ لَهُ وَسَلِّمُوْا۔ لیکن آیٹ کی ہے مراد ہرگز نہیں بلکہ ہم کو بھی اس سے صلوۃ کے طلب کرنے کا علم ہوا ہے جُس کی نجر اللہ تعالی نے اپنی اور ایخ ملائکہ کی جانب سے دی ہے۔ یعنی آپ کی ناء اور اظمار میں و شرف اور ارادہ کرم و تقریب ہے اور یکی خبر و طلب کے ضمن میں آتی ہے۔

رہی یہ بات کہ ہماری جانب سے اس سوال و مزار کئے جانے کا نام بھی صلوۃ رکھا گیا۔ اس کی دو وجوہ ہیں۔

رالف) صلوٰۃ ' درود خواں کی جانب سے تعریف و ثنا پر مشکل ہوتی ہے اور نبی ملکھیم کے ذکر شرف و فضل اور ارادۂ محبت کا اس میں اشارہ کیے (جیسا کہ اللہ تعالیٰ کی صلوٰۃ میں ہے) پس اس سے خیرو طلب مشتمل ہے۔

ب صلوٰۃ اس لیے نام ہوا کہ بندے سوال کیا کرتے ہیں کہ اللہ تعالی نبی طُوَّمِیْا پر صلوٰۃ اس لیے نام ہوا کہ بندے سوال کے رفع ذکر کا ارادہ و تقریب ہے۔ اور ہاری صلوٰۃ جیسا کہ ہم ارادہ کرتے ہیں' اللہ تعالیٰ سے سوال ہے کہ ایسا ہی فرمائے۔

صلوٰۃ کی ضد اعداء اللہ اور دشمنان رسول کے لیے لعنت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے

﴿ أُوْلَتِيكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ ٱللَّيْعِنُونَ ﴿ (البقرة ١٥٩/٢)
"بيدوه بس جن ير الله لعنت كرتا ب اوروه سب لعنت كرن وال بهى

لعنت كرتے ہيں۔"

(الف) طلب رحت تو ہر مسلمان کے لیے مشروع ہے اور طلب مسلم انبیاء و رسل کے لیے مخصوص عبدا کہ ذہب جمہور آگے بیان کیاجائے گا۔

(ب) اگر طالب رحمت کا نام مصلی ہو سکتا ہے تو طالب مغفرت کا نام غافر بھی ہونا چاہیئے اور طالب عفو کا نام عانی اور طالب صفح کا نام صافح بھی ہے۔

اگر کوئی کے کہ اچھاتم بھی تو اللہ تعالیٰ سے صلوٰۃ (ثناء) کے طالب کو مصلی کھتے ہو' چراگر ہم نے اللہ سے طالب صلوٰۃ (رحمت) کو مصلی کمہ دیا تو کیا ہو گا۔ تو اس کا جواب میہ ہے کہ یمال تو حقیقت صلوٰۃ کا وجود حاصل ہے۔ کیونکہ صلوٰۃ کی حقیقت ثناء اور آکرام و تقریب و اعلیٰ منزلت کا آرادہ ہے۔ اور میہ بندہ کی صلوٰۃ (ثناء) میں بھی حاصل ہے۔ ہال درود شریف میں بندہ ان امور کا اللہ تعالیٰ سے خواہاں ہے اور اللہ حاصل ہے۔ ہال درود شریف میں بندہ ان امور کا اللہ تعالیٰ سے خواہاں ہے اور اللہ

تعالی اپی ذات پاک سے اپنے رسول کے ساتھ ایسا کرنا چاہتا ہے۔ رہا دوسرا پہلو کہ مصلی کو اللہ تعالی سے طلب صلوۃ کی وجہ سے مصلی کتے ہیں۔ وہ بھی یوں ہے کہ صلوۃ ایک نوع کلام طلبی و خبری و ارادہ سے ہوریہ امور مصلی سے بھی پائے گئے بخلاف رحمت و مغفرت کے 'کیونکہ یہ ایسے افعال ہیں۔ جو طالب سے حاصل شیں ہوتے بلکہ مطلوب منہ سے حاصل ہوتے ہیں۔

عمل کی جزاای جنس ہے ہوتی ہے: ﴿ صحیح مسلم کی حدیث ہے ثابت ہے کہ: "جو شخص ایک دفعہ نبی ساتھ کیا پر درود تھیجے گا اللہ تعالیٰ اس پر دس دفعہ تھیجے گا"

یہ شریعت کے قاعدہ مستقرہ کے موافق ہے کہ عمل کی جزا اس جنس سے ہوتی ہے۔ گویا رسول کے ساختا پر صلوۃ کو ہی بنایا۔ اور یہ تم کو معلوم ہو جا ہے کہ بنی ساختا پر صلوۃ کے معنی رحمت نہیں بلکہ ثاء جیں اور التجا ہے کہ اللہ تعالی کے ساختا کا ذکر بلند اور تعظیم زیادہ فرمائے۔ جزاء کے جنس عمل سے ہونے کا قاعدہ یہ بتاگی کہ جو شخص نبی ساختا کی ثاکرے گااللہ تعالی اس کی ثاء فرمائے گا اور شرف و تحریم جی اس کو براہائے گا۔ اب جزا کا عمل کے ساختھ رابطہ بھی صبح ہو گیا اور مشابست و مناسب بھی درست ہو گئی جیسا کہ دیگر ماتھ رابطہ بھی صبح ہو گیا اور مشابست و مناسب بھی درست ہو گئی جیسا کہ دیگر احکام میں ہے۔ مثلاً جو شخص شکی میں کسی کی مدد کر کے اللہ تعالی حساب میں اسے احکام میں ہے۔ مثلاً جو شخص شکی میں کسی کی مدد کر کے اللہ تعالی حساب میں اسے فرانی دے گا۔

جو مسلمان کو دنیا میں پہنائے اللہ اے دنیا و آخرت میں پہنائے گا۔ جو کوئی مومن کی دنیا کی تختی دور کرے گا۔ اللہ تعالی اپنے بندہ کی مدد کرتا رہتا ہے۔ جو کسی راہ پر طلب علم مدد کرتا رہتا ہے۔ جو کسی راہ پر طلب علم میں چلتا ہے ' اللہ تعالیٰ اس پر راہ بہشت کو آسان بنا دیتا ہے۔ جس نے علم کی کوئی بات جے وہ جانتا ہے پوچھنے پر نہ بتائی۔ اللہ تعالیٰ اے آگ کی لگام قیامت کو پہنائے گا۔ علیٰ ہذا جو کوئی رسول اللہ سی کے ہار صلوۃ بھیج اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمیں گا۔ علیٰ ہذا جو کوئی رسول اللہ سی کے ہار صلوۃ بھیج اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمیں بھیجے گا، وغیرہ وغیرہ۔

الركوتي شخص روايت حديث ك وقت التيايم كى بجائے عَنْ رَسُول اللهِ رَحِمَهُ اللَّهُ يَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ رَحِمَهُ اللَّهِ ـ كه ـ تب تمام امت اس پر انكار كرك كي اور اس کو بدعتی سمجھ کر جان لے گی کہ بیہ نبی سٹھلیلم کی عزت و توقیر نہیں کرتا آپ پر صلوۃ نہیں بھیجا اور جس ثناء کے آپ مستحق ہیں اے ادا نہیں کرتا' اب اس کا حق نہیں کہ دس صلوٰۃ اس کو ملیں۔ دیکھو اگر صلوٰۃ کے معنی اللہ کی رحت بي تورّجمه الله كمنامنع نه موتا.

الله تعالى نے فرمایا ہے:

﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾ (النور ۲٤/ ۱۳)

" بعنی مسلمان نبی سائید کی اس طرح نه بیکارین جس طرح باہم ایک دو سرے

كو يكار ليت بن-"

مطلب مید که نام لے کر نه پکاریں جگھنا رسول الله که کر بلائمیں کو نکه نام لے كر يكارنا تؤ كفاركي عادت تقى اور مسلمان بيك إرسول الله كهدكر خطاب كياكرت تھے۔ پس جو حالت خطاب کا تھم ہے وہی غائبانہ کا بھی یہ سزا وار نہیں کہ عام کی طرح آپ کے لیے دعار کی جائے' بلکہ نبی سٹھیا کے کیے تبر اشرف دعار تعنی صلوہ چاہتے اور یہ تم جانتے ہی ہو کہ رحمت ایس عام شے ہے کہ ہر ملمان کو اس کے ساتھ دعار وي جاتى ہے۔ بلكه حيوانات كو بھى۔ چنانچه دعار استسقاء ميں سي الفاظ مين: "اللَّهُمَّ ارْحَمْ عِبَادَكَ وَبلادَكَ وَبَهَائِمَكَ»

🐵 لغت اصلیه میں صلوۃ کے معنی رحمت ہرگز نہیں' بلکہ عرب کے نزدیک جو معنی اس کے مشہور و معروف ہیں وہ ثناء و تبریک ہیں اور صَلی عَلَیْهِ کے معنی رَحِمَهُ عرب بھی نہیں سمجھتے۔ اس لیے لفظ کے وہی معنی کرنے چاہئیں جو لغت میں متعارف ہیں۔

رحت کی طلب ہر شخص کر سکتا ہے ' بلکہ مستحب بھی ہے کہ اپنے لیے رحمت کاسوال کرے۔ چنانچہ دعار میں ہم کو

«اَللَّهُمَّ اغْفِرْلَيْ وَارْحَمْنِيْ

"اے اللہ مجھے بخش وے اور مجھ پر رحم ز۔" سکھلایا گیا ہے۔ لیکن بیہ کسی کو

شایان نہیں کہ بوں کے:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيَّ»

"اے اللہ مجھ پر صلوۃ بھیج۔"

کے 'لیکن اگر کوئی کے گا تو وہ دعار میں حد سے بڑھنے والا ہے جے اللہ پیند خمیں کرتا۔ برخلاف سوال رحمت کے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ پیند کرتا ہے کہ بندہ اس ہے

مغفرت و رحمت کا سوال کرے۔ اس سے سمجھا گیا کہ صلوۃ اور رحمت کے معنی ایک

💿 بہت ی ایک چگہیں ہیں جہال رحمت کا استعمال ہوا ہے اور اس جگہ صلوٰۃ کا استعال تُعك نبيل فهايا:

﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كَالْ شَيْءَ ﴾ (الأعراف ١٥٦/٢٥١)

اِ: «رَحْمَتِيْ سَبَقَتْ عَلَى غَضَبِيْ» "سَبَقَتْ عَلَى غَضبي «ميرى رحمت ميرے غضب پر غالب ہے۔"

﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ١٤٥ (الأعراف ١٥٦/٥٥)

"الله كى رحمت محسنين سے قريب ہے۔"

ولما:

﴿ وَكَانَ بِأَلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا إِنَّ ﴾ (الأحزاب٣٣/٣٤)

"مومنول يروه رحيم ہے۔"

﴿ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوثُ رَّحِيمٌ اللَّهِ التوبة ١١٧/٩)

"وه ان پر مهران ہے ' رحمت والا ہے۔"

حدیث میں ہے:

"إِنَّ اللهَ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنَ الْوَالِدَةِ بِوَلَدِهَا»

"الله اسي بندول پر زياده مهمان سے بد نسبت مال كے اسي سي پر ـ"

دو سری حدیث میں ہے:

«إِرْحَمُواْ مَنْ فِي الأَرْضِ يَرْحَمُكُمْ مَّنْ فِي السَّمَاءِ»

"جو زمین پرہے تم اس پر رحم کروجو آسان پر ہے وہ تم پر رحم کرے گا۔"

رمايا:

ا مَنْ لا يَرْحَمْ لا يُرْحَمْ»

"جو رحم نہیں کر اس پر رحم نہ کیا جائے گا۔"

غرض رحمت کے استعمال کے بہت ہے ایسے مقامات ہیں (خواہ اللہ کی جانب سے معلمات ہیں (خواہ اللہ کی جانب سے معلموں کا بندوں کی جانب اس معلموں کی جانب اس معلموں کی جانب ہوں یا بندوں کی جانب ہوں کا اس معلموں کی جانب ہوں کا رہم وروں نہیں۔ اس

لیے صلوۃ کی تفیر لفظ رحت کے ساتھ کی نہیں (واللہ اعلم)

ابن عباس می الله و الله و ملائیکته یف نفی ملی الله یک تفیر میں بنار محوق عَلیْه کما ہے لیکن برکت ثناء اور ارادہ تکریم و تعظیم کے منافی نہیں۔ کیونکہ اللہ کی جانب سے تبریک ان امور بالا کے ضمن میں بھی ہے اس کی تخضرت ساتھیا کے لیے

صلوة کے ساتھ برکت کو بھی ملایا گیا ہے۔ (یعنی اللّٰهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُتَحَمَّدِ) ملائكہ في سيدنا ابراہيم علائل كو كما ہے۔

"رَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ»

"اے گھر والو! اللہ كى رحمتيں اور بركتيں تم ير مول-"

سیدنا مسیح ملائلانے کہاہے:

﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ (مريم١٩١٨)

"اور مجھے مبارک بنایا جہاں کہیں کہ میں ہوں۔"

سلف صالحین میں سے ایک سے زیادہ نے کہا ہے کہ مبارک سے مراد خیر کا معلم

ہے مگریہ معنی کا ایک جزو ہے کیونکد مبارک وہ اپنی ذات سے خیر کثیر والا شخص ہے جس کو تعلیم و اندازیا نصیحت و ارادہ و اجتماد کے ذریعہ دو سرے سے خیر حاصل ہوئی بو۔ اس لیے بندہ کا نام مبارک ہے کہ اللہ تعالیٰ کا نام برکت دینے والا ہے 'کیونکہ۔ تمام برکت اس کی جانب سے ہے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ تَبَارِكَ ٱلَّذِي مَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ٢٠ (الفرقان ١/٢٥)

﴿ تَبَنَّرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلَّكُ ﴾ (الملك ١/٦٧)

(1) برکت دالی ہے وہ ذات جس نے فرقان کو اپنے بندے پر نازل کیا۔

(٢) بركت والى ب وه ذات جس ك باته مين بادشابي ب

خیران معنی پر آگے چل کر بحث ہو گی۔

جمیمہ اور صفات باری تعالی : بعض لوگوں نے صلوۃ بمعنی رحت ہونے سے اس لے انکار کیا ہے کہ رحمت کے جن اوقت طبع ہیں اور یہ اللہ سجانہ کے حق میں محال ج جس مخص کا بہ قول ہے۔ اس کے ل سے زبان تک جمیت کی نبض جاری ہے اور در حقیقت وہ رحمت الہید کا قطعاً انکار کہا ہے۔ جہم بن صفوان بانی مذہب کی عادت تھی کہ جب جذامیوں پر اس کا گذر ہو تا تھا کا درحمت کے طور پر اس وقت ارحم الراحمین زبان سے کہا کر تا۔ غرض قول مالا کے قائل نے صلوٰۃ بمعنی رحت نہ مونے کی جو وجہ بیان کی ہے وہ دراصل منكرين صفات البيد كا بھي ہے كيونكه ان كا قل ہے کہ ارادہ حرکت نفس کا نام ہے جو حصول نفع یا دفع ضرر کے لیے ہو اور پروروگار حرکت نفس سے برتر ہے اس لیے اس میں ارادہ نمیں۔ وہ کہتے ہیں کہ غضب انقام کے لیے خون دل کے جوش مارنے کانام ہے اور پرورد گار اس سے پاک 🗬 ٔ اس لیے اس میں غضب نہیں۔ غرض اس جھوٹے رستہ پر وہ اللہ تعالیٰ کی حیات و کلام اور دیگر صفات کے بارے میں چلے' حالانکہ یہ بہت ہی باطل طریق ہے۔ کیونکہ یہ شخص صفت کے مسی میں صرف مخلوق کی خصوصیتوں کو لیتا ہے اور پھران كى وجد سے صفت خالق كى نفى كرتا ہے۔ اس شخص كابيد كام نمايت تليس و مرابى ہے۔ کیونکہ صفت کی جس خاصیت کو یہ شخص لیتا ہے وہ صفت کے لیے ذاتی نہیں

بلکہ مخلوق ممکن کے اعتبار سے اضافی ہے اور روشن بات ہے کہ اگر کسی صفت سے ان خصوصیتوں کی نفی کر دی جائے جو مخلوق سے خاص ہیں تو اس سے اصل صفت کا انفی کر دینایا اللہ تعالیٰ کا اس صفت ہے موصوف نہ ہونا ہرگز لازم نہیں آتا۔ اور جب اصل صفت الله کے لیے ثابت کی جائے تو اس سے مخلوق کی خصوصیتیں اللہ تعالیٰ کے اندر ثابت نہیں ہو شکتیں۔ اس طرح اللہ تعالیٰ کی صفات میں نقص تثبیہہ نہ ہونے سے مخلوق کی صفات عیب و نقص سے پاک نہیں ہو سکتیں۔ غرض خالق اور مخلوق ہر ایک صفت کے اطلاق (لفظی) سے بیہ نہیں ہو سکتا کہ اللہ تعالیٰ کی صفت کے لیے جو کچھ وجوب اور قدوم و کمال ہے وہ مخلوق کے لیے بھی ثابت ہو جائے۔ پاربندہ میں جو نقص و عیب ہیں وہ اللہ کے لیے بھی ہوں' میں مثال حیات اور علم کی 🔑 کیونکہ بندہ کی حیات متضاد آفات اور خصوصیات 🚄 عبارت ہے۔ نیند' مرض 'موٹ کھیے لگی ہوئی ہیں' علم انسانی کو نسیان بھی ہے' اور اس کی ضد جهل بھی لگی ہوئی ہے' کیکن خصائص کا اللہ تعالی کی حیاۃ وعلم میں ہونا عل ہے۔ اب جو شخص اللہ تعالیٰ کے حیات اور علم کی نفی مذکورہ بالا خصائص انسانی کی وجہ سے کرتا ہے وہ سراسر جھوٹ ہے۔ پس میں شال ہے نفی رحمت اللی کی 'جو صرف اس وجہ سے کی جاتی ہے کہ رحمت مخلوق میں رفٹ طبع کا ہونا ضروری ہے۔ اے یہ وہم ہو گیا ہے کہ رحمت صرف ای حالت میں (جو مخلول کے اندریائی جاتی ہے) پائی جا سکتی ہے اور اس نے سمجھا کہ علم و حیات و ارادہ بھی ان بی خصوصیتوں کے ساتھ جو مخلوق کے علم و حیات و ارادہ ہے لگی ہوئی ہیں' اللہ تعالیٰ میں پائی جا سکتی 👫 ہیں۔ لیکن بیہ محض غلطی ہے اور منشاء غلطی بیہ ہے کہ اس صفت کو پہلے تو مخلوق کی صفت ہے جو اس پر پابند ہے قیاس کیا اور پھر اللہ تعالیٰ کے اندر جب اس صفت کا اثبات کیا تو اس پابندی کے ساتھ۔ لیکن دونوں وہم باطل ہیں۔ کیونکہ جو صفت الله تعالیٰ کے لیے ثابت ہے اور اس کی جانب منسوب ہے اس میں مخلوق کی خصائص میں سے کسی شے کے ہونے کا وہم نہیں کیا جا سکتا۔ نہ لفظی طور پر نہ معنوی طور پر۔ اب جو شخص ای باطل خیال پر اللہ تعالیٰ کی کسی صفت کی نفی کرتا ہے اس کے لیے

ضروری ہے کہ جملہ صفات کمال کی ہی نفی کرے میونکہ وہ تو ہر ایک صفت کو صفت کو صفت کا صفت کا صفت کا صفت کا صفت کا مفت کا ہمانہ کا ہمی نفی کر دے کیونکہ وہ صرف مخلوق کی ذات کو ہی جانتا ہے۔ یاد رکھو کہ اللہ تعالی مخلوق کی کسی شے سے مشابہ نہیں۔

اس باطل طریق پر معطلہ فرقہ کے غالی لوگوں نے خود کو لازم کر رکھا ہے 'اور جمال تک وہ ایسی صفات کی نفی میں بوصتے گئے تو ان کی اس قدر نصوص سے مخالفت بھی برصتی گئی اور قائل رو ہوتی گئی۔ بیشک یہ باتیں عقل کی تچی کسوئی پر درست نہیں رہیں 'عقل سلیم کے نزدیک بھی وہی درست ہے جو انبیاء الیادہ بھا اللہ کے کر آئے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ سُبْحَنَنَ اللَّهِي عَمَّا يَصِفُونَ فَي إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ ﴾ (الصافات١٩٧/٥١)

"الله ياك ب ان باتول المنظمين سيد لوك اس كا وصف كرت بين مكر الله ك مخلص بندى-"

اس آیت میں اللہ تعالی نے اپنی ذات کی ایک وصف کنندہ کے وصف سے مبرا قرار دیا بجز مخلص بندوں کے جو انبیاء اور رسول میں یا ان کے پیرو۔ چنانچہ دوسری آیت میں ہے:

﴿ سُبِّحَنَ رَبِّكَ رَبِ الْعِزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَمُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ الْعَلَمِينَ وَالْعَمَّدُ لِيَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَالْعَمَّدُ لِيَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَالْعَمَّدُ لِيَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ "پاک ہے رب تیرا عزت کا مالک' ان باتوں سے جن سے یہ لوگ اس کا وصف کرتے ہیں اور سلامتی ہے مرسلین پر۔ اور حمد ہے واسطے اللہ کے جو رب العالمین ہے۔ " (الصافات ۱۸۲ / ۱۸۲ )

اس میں بھی اپنی ذات کو وصف کنندوں کے وصف سے پاک بتلایا اور مرسلین پر سلامتی نازل فرمائی کیونکہ جو کچھ وہ اللہ تعالیٰ کی توصیف کرتے ہیں اس میں ہرایک لقص وعیب سے سلامت رہتے ہیں۔ پھراپی ذات پاک کے لیے حمد و ثنا فرمائی کیونکہ

وہی ذات پاک صفات کمال سے موصوف ہے اور اس کیے حمد کی مستحق ہے۔ پھر اسے ہرایک نقص سے جو کمال حمد کامنافی ہے مبرا بھی فرمایا۔

تیری فصل

# نبی طاق کیا کے اسم مبارک کے معنی اور اس اسم کے اشتقاق کابیان

واضح ہو کہ نبی النظام کے مشہور ترین اساء میں سے جو نام ہے وہ حمد سے منقول ہے اور یہ دراصل حمد کے اسم مفعول ہے اور محمود کی ثناء و محبت اور اجلال و تعظیم کے ضمن میں ہے کیونکہ حمد کی تقیقت کی ہے۔ یہ مفقل کے وزن پر بنی ہے ، جیسے معظم و مبجل و مسود وغیرہ ہیں۔ بین اء تکثیر کے لیے موضوع ہے۔ جب اس سے اسم فاعل بناتے ہیں ، تب اس کے معنی یہ ہے ہیں کہ فعل کا صدور مرة بعد مرة اسم کثرت کے ساتھ اس مخص سے ہو ، جیسے معلم و جمھم و مبین و مخلص و مفرج کرت سے معنی یہ کو تا ہو گا اور جب اس سے اسم مفعول بناتے ہیں تو اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ فعل کا وقوع مسلسل مرة بعد مرة اس پر ہوتا ہود استحقاقا ہو یا وقوعاً پی محد راتھ ہو کا ور جب اس سے اسم مفعول بناتے ہیں تو اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ فعل کا وقوع مسلسل مرة بعد مرة اس پر ہوتا ہود را شحقاقا ہو یا وقوعاً پی محد راتھ ہو گا اور جب جسے کہ راتھ ہو گا ہود را شحقاقا ہو یا وقوعاً ہی محد راتھ ہو گا ہود را شحقاقا ہو یا وقوعاً ہی محد راتھ ہو گا ہود را شحقاقا ہو یا وقوعاً ہو کہ محتمل جمد سے محمد ساتھ ہو اس طرح بنایا گیا ہے۔ جسے علم سے معلم ہے معلم ۔ معلم۔

اسم مبارک علم بھی ہے اور صفت بھی: یہ اسم مبارک علم بھی ہے اور صفت بھی اور نبی اکرم ساتھ کیا کے حق میں دونوں امور مجتمع ہیں۔ گو بہت سے لوگوں کے لیے جن کانام یمی نام (محم) رکھا جائے' یہ اسم علم مختص ہو گا۔

یمی شان الله تعالیٰ کے اسائے صنی اور کتب آسانی کی ہے۔ اور نبی اکرم سی ا

کے جملہ اساء مبارکہ کا بھی ہی حال ہے کہ وہ اعلام بھی ہیں اور اپنے معانی پر بھی جو اعلام کے لیے اوصاف ہیں دلالت کرتے ہیں۔ اس لیے ان میں علیت وصف سے متفاد نہیں ہوتی ' برخلاف دیگر مخلوق کے اساء کے مثلاً اللہ ' خالق' مصور ' قبار جو اساء ہیں یہ اپنے معانی پر جو اس کی صفات ہیں دلالت کرتے ہیں۔ اس طرح قرآن ' فرقان اور کتاب مبین۔ اسی طرح نبی ساڑھیا کے اساء محمد ' احمد ' ماحی ساڑھیا چنانچہ جبیر بن مطعم بخالئہ کی حدیث میں ہے:

﴿إِنَّ لِيْ اسْمَاءً أَنَا مُحَمَّدٌ وَأَنَا اَحْمَدُ وَأَنَا الْمَاحِي الَّذِيْ يَمْحُو اللهِ بِهِ الْكُفْرَ»

"میرے کئی نام ہیں۔ میں محمد ہوں' میں احمد ہوں' میں ماحی (النہیم) ہوں جس کی وجہ سے اللہ علی کو کو کر دیا ہے۔"

و یکھو نبی اکرم سائیلیم نے آن اساء کا ذکر فرمایا' اور فضیلت کی جو خصوصیت اللہ تعالیٰ نے نبی سائیلیم کو دی ہے اسے جی کر کے معانی کی طرف بھی (یعنی کفر کو محو کر ویٹے کی وجہ سے نبی سائیلیم کا نام ماتی ہے کہ شاد فرمایا۔ اگر بید اساء محض اعلام ہوتے جن کے پچھ معنی نہ تھے۔ تو وہ مدح کی ہرگز دیگر ہوتے حسان بن ثابت مداح نبی جن کے پچھ معنی نہ تھے۔ تو وہ مدح کی ہرگز دیگر ہیں۔

وَشَقَّ لَهُ مِنْ اِسْمُ وِ لِيُجِلَّــهُ لَلْهُمِنَ اِسْمُ وَلِيُجِلَّــهُ لَلْهُمِينَ

فَدُوالْعَرْشِ مَحْمُودٌ وَهٰذَا مُحْمَّدٌ

نکالا نام اپنے ہے دیکھو کرم بخشی کہ صاحب عرش کا محمود ہے اور یہ محمد ہیں

اساء حسنی کا معانی ہے تعلق: یمی حال الله تعالی کے جملہ اساء مدح کا ہے 'کیونکہ اگر وہ مجرد الفاظ ہوتے جن کے معانی نہیں تو وہ مدح پر دلالت کرنے والے نہ ہوتے حالانکہ الله تعالی نے فرمایا ہے کہ:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسُنَىٰ فَآدَعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آَسُمَنَيٍهِ مِنْ الأعراب ١٨٠/)

"الله كے پاك نام بيں اننى سے الله كو پكارو اور جو لوگ اس كے نامول ميں الحاد كرتے بيں اننيں چھوڑ دو وہ اپنے عملوں كابدلا جلد پاليس گے۔" جن اساء كى توصيف لفظ حنىٰ كے ساتھ فرمائى وہ مجرد لفظ ہونے كى وجہ سے حنىٰ نہيں بلكہ اوصاف كمال پر دلالت ركھنے كى وجہ سے بيں۔ مروى ہے كہ ايك قارى نے يہ آيت يڑھى:

﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقْطَعُوا أَيْدِيَهُ مَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا ﴾ (المائدة٥/ ٣٨)

"چور مرد چور عورت كا باتھ كاث ۋالو"بيران كے كئے كابدلى ہے۔"

اس سے آگے اس شخص نے غَفُورٌ رُحِیْم پڑھا' جس کے معنی ہیں' اللہ بخشے والا رقم کرنے والا ہے۔ آن میں دراصل عزیز تحکیم تھا۔ "لیعنی اللہ غالب اور حکمت والا ہے۔"

ایک اعرابی نے من کر کہا میہ کران اللہ نہیں۔ قاری نے کہا کیا تو کلام اللہ کی تکاری نے کہا کیا تو کلام اللہ کی تکذیب کرتا ہے؟ وہ بولا نہیں مگر جو تو گئے پڑھا ہے وہ کلام اللی نہیں۔ قاری نے اپنے حافظ پر زور ڈالا تو غَفُوزٌ رَّحِیْم کی جگہ غُرِی حَکِیْم پڑھا۔ اعرابی بولا اب ٹھیک ہے 'وہ غالب ہے اس لیے تھم دیا اور قطع پد فرمایا 'آگر خفرت و رحم کرتا تو قطع کا تھم نہ دیتا۔

یمی وجہ ہے کہ جب آیت رحمت اسم عذاب پریا بالعکس ختم کی جائے تو تنافر کلام اور عدم انتظام ظاہر ہو جاتا ہے۔ سنن میں الی بن کعب بڑاٹھ کی حدیث ہے کہ قراءت قرآن سات حرف پر ہے۔ اور ہرایک کافی و شافی ہے۔ اگر سَمِیْعُا عَلِیْمًا کی جگہ عَزِیْزَا حَکِیْما پڑھ دیا جائے (تو کچھ ڈرنسیں) جب تک کہ آیت عذاب' رحمت پر اور آیت رحمت عذاب پر ختم نہ ہو۔

دیکھو اگر یہ اساء محض اعلام ہوتے جن کے پچھ معانی نہیں تو پچھ فرق نہ ہونا چاہئے تھا کہ آیت اس اسم پر ختم ہو یا اس پر۔ اور دیکھو کہ اللہ تعالیٰ احکام اور افعال کو اپنے اساء کی علت ٹھمرا تا ہے۔ پس اگر اساء کے لیے پچھ معانی نہ ہوں تو وہ تعلیل

بھی صیح نہ ہوں۔ فرمایا: ﴿ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَاتَ غَفَّارًا ١٠/٧١) "انے رب سے بخشش مانگو' بشک وہ بہت بخشنے والا ہے۔" قرآن مجید کا طریق پیہ بھی ہے کہ اساء رجا اور اساء خوف کو ساتھ ساتھ بیان کیا جاتا ہے۔ فرمایا: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١ (المائدة٥/ ٨٨) " جان لو الله سخت عذاب والا ب اور الله بخشنے والا اور رحم والا ب- " اہل جنت کا قول ہے: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ۚ أَلَيْنِ أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شكور (3) (الفاط ١٥٥٥) (٣٤) "الله كا شكر ب جس في جم الني عم دور فرمايا" ب شك جمارا رب عفور و اس آیت میں گویا اس معنی کا اظهار ہے گھیاہ بھی حارے ای نے بخشے اور نیکوں کو مشکور بھی اس نے کیاتب ہم دار کرامت میں بنچے۔ فرمایا: ﴿ مَّا يَفْعَكُ لَاللَّهُ بِعَدَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَعَالَيْهُمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلَىمًا ﴿ النَّاء ٤٧/٤) "الله تم كو عذاب نه دے اگر الله كے تم شكر گزار رجو اور ايمان لے آؤ الله برا قدر دان ہے اور سب کے حال سے واقف ہے۔" مطلب سے ہے کہ اگر تم بروردگار کا شکر کرو کے وہ تم کو مشکور کرے گا اور وہ تمہارے شکر کو جانتا بھی ہے۔ شکر گزار و نافرمان اس سے کچھ مخفی نہیں۔ غرض قرآن مجیدای سے بھرا ہوا ہے اور ہمارا مقصود اس پر آگاہی بخش دینا ہے۔ پھرتم دیکھو گے کہ اللہ تعالی اپنے اساء سے توحید پر بھی اور نفی شرک پر بھی احتدلال فرماتا ہے۔ پس اگر اساء کے معنی نہ ہوتے تو اس مدعا پر دلالت نہ کر سکتے مثلاً

حضرت ہارون ملائلہ کا گوسالہ پرستوں ہے کہنا: ﴿ يَنَقُومِ إِنَّمَا فُيَنتُم بِهِ ۗ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْنَنُ ﴾ (ط١٠/٢٠) "اے قوم تم آزمائش میں ڈالے گئے ہو' اور تہمارا رب تو رحن ہی ہے۔" اور الله تعالیٰ کا فرمانا: ﴿ إِنَّكُمْ ۚ إِلَنَّهُ كُمُّ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ (طه٠١/ ٩٨/) "ب شک تهارا معبود تو اللہ ہے جس کے سواکوئی معبود نہیں' اس نے ہر ایک چیز کو علم سے گھرر کھا ہے۔" نيزيه ارشاد: ﴿ وَلِلَهُمُو إِلَنَّهُ وَلِيُّ إِلَّا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّضَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ (البقرة ٢/ ١٦٣) راہموں ایک ہے۔ اس کے اس نیز سورهٔ حشر کے آخر میں یہ ارشاد ہے: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوٍّ عَالِمُ كَأَنَيْبِ وَٱلشَّهَادَةُّ هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيثُ ١ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلقُدُّوسُ ٱلسَّكُمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِنُ ٱلْعَنْزِينِ ٱلْعَنْزِينِ ٱلْعَبَّارُ ٱلْمُتَكِيِّرُ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ (الحشر ٥٩/ ٢٢\_٢٣) "الله وہ ہے جس کے سوا کوئی معبود شیں وہ ہر چھپی اور کھلی چیز کو جانیا ہے" وہ رحمٰن رحیم ہے اللہ وہ ہے جس کے سوا کوئی معبود شیں۔ وہ ملک " قدوس ' سلام' مومن' مہیمن' عزیز' جبار' متنکبر ہے۔ اللہ مشرکوں کی باتوں ے باک ہے۔" اس میں مشرکین کے شرک سے اپنی ذات پاک کی تشبیج و پاکی اور اساء حسنٰی کے ساتھ (جو توحید کے مقتضی ہیں اور اثبات شریک کو محال بتلاتے ہیں) اپنی مدح فرمائی ہے۔

غرض جو شخص قرآن مجید میں اس انداز سے تدبر کرے گا وہ نور ہدایت پائے گا اور خیابان علم میں جا پہنچ گا (جے اللہ تعالی ہر شخص سے جو کتاب و ہدایت سے روگرداں ہو بچائے رکھے) یہ ایسا بیان ہے کہ اگر اس کتاب میں صرف یمی ایک فصل ہوتی' تب بھی زوق و معرفت والے کے لیے یمی کافی تھی۔ وَاللّٰهُ الْمُوَفِقُ

اس کے علاوہ تم دیکھو گے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنا اساء کے ساتھ معمولات یعنی ظرف و جار و مجرور وغیرہ کو بھی شامل کیا ہے 'اگر اساء حنیٰ محض اعلام ہی ہوتے تب ایسا کرنا صحیح نہ ہو تا' مثلاً فرمایا: ﴿ وَاللَّهُ بِحُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ اللَّهِ ﴿ (النساء٤/١٧٦)

﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا إِنَّ ﴾ (الأحزاب٣٣/٢٤)

﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ ٢٨٤ / مِنْ وَ قَدِيرُ الْمِنْ ١ (البقرة ٢ ٢٨٤)

﴿ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ - خَبِيرُ بَصِينَ ﴿ إِنَّهُ السُّورِي ٢٧/٤٢)

غرض اس کی بہت سی مثالیں ہیں۔ علیٰ ہذا' اللہ تعالیٰ نے اپنے اساء کو منکرین صفات کمال کے لیے دلیل بھی بنایا ہے' فرنگین

﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلَّخِيرُ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ ١٤/٦٧)

واضح ہو کہ جن لوگوں نے اساء مسلی پر غور کے نظر ڈالی ہے' انہوں نے اس

بارے میں اختلاف کیاہے کہ:

- کیا یہ اساء متبائن ہیں؟ جیسا کہ ان معانی سے نظر آتا ہے کیونکہ ہرایک اسم
   ایک جدا معنی پر دلالت کرتا ہے جس پر دو سرا اسم نہیں کرتا۔
- کیا میہ مترادف ہیں؟ کیونکہ ذات واحد پر ہی دلالت کرتے ہیں اور ان کا مدلول ایک ہے متعدد نہیں۔ اور می تعریف مترادف کی ہے۔ لیکن میہ اختلاف صرف لفظی ہے۔ تحقیق میہ کہ ذات کے اعتبار سے میہ مترادف ہیں اور صفات پر نظر ڈالنے سے متبائن اور ہرایک اسم ہی ایسا ہے جو اپنی صفت سے موصوف ذات پر تو بالمطابقت اور بالتقمن دلالت کرتا ہے اور دو سری صفت پر بالتزام۔

وجہ تسمیہ محمد ساتھ ہے : جب تم ندکورہ بالا بیان سمجھ گئے تو نبی ساتھ کے نام (محمد ساتھ ہے)

دجہ تسمیہ پر غور کرو جو حمد ہے بنایا گیا ہے۔ بے شک نبی ساتھ کے محمود ہیں، اللہ تعالیٰ کے نزدیک محمود ہیں، کی ساتھ کے نزدیک محمود ہیں، کی باشندگان زمین کے نزدیک محمود ہیں، گو ان میں ہے کوئی آپ کا انکار کیں، کل باشندگان زمین کے نزدیک محمود ہیں، گو ان میں ہے کوئی آپ کا انکار کرے۔ کیونکہ جو صفات کمال آپ میں ہیں وہ صفات ہرایک عاقل کے نزدیک ضرور محمود ہیں۔ اب اگر کوئی شخص جمالت اور عداوت کی وجہ سے انکار کرتا ہے تو صرف محمود ہیں۔ اب اگر کوئی شخص جمالت اور عداوت کی وجہ سے انکار کرتا ہے تو صرف اس اس امر کا کہ نبی ساتھ ہوا اس اس محمود ہیں۔ کو نکہ وہ محمود ہیں۔ مصف شیس لیکن جب اسے نبی ساتھ کے کو نکہ وہ مصف بد اوصاف کمال ہونا واضح ہو جائے گا تو ضرور آپ کی حمد کرے گا۔ کیونکہ وہ حالت انکار میں بھی ایک ایسے وجود مبارک کی تعریف کر رہا ہے جو یقینا لا تی حمد ہیں۔ حالت انکار میں بھی ایک ایسے وجود مبارک کی تعریف کر رہا ہے جو یقینا لا تی حمد ہیں۔ کو نبی ساتھ شخص فی الحقیقت نبی ساتھ کے کا صاح ہے۔ کس سے شخص فی الحقیقت نبی ساتھ کی خاصلہ کے کا حامد ہے۔

نی سائیلیا کو مسمی حمد کے ساتھ پینی خصوصیت حاصل ہے وہ کسی اور کو حاصل نمیں' میں وجہ ہے کہ نبی سائیلیا کا اسم مبارک مجمد واحمد ہے۔ (سائیلیا)

نی سائے کے کا مت مماد ہے جو شکی و فراخی میں للہ کی حمد کرتی ہے۔ نبی سائے کی اور سے کتاب اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کہ نماز اور خطبے اور قرآن مجید بھی حمد ہے جی شروع ہو تا ہے اور یہ کتاب اللہ تعالیٰ کے پاس اور محفوظ پر بھی اسی طرح مرقوم ہے۔ نبی کے فافاء و صحابہ بھی خطوط کو حمد ہے ہی شروع کیا کرتے تھے اور قیامت کے دن لواء الحمد (حمد کا جھنڈا) بھی نبی سائے کے وہ دست مبارک میں ہو گا اور جب نبی سائے شفاعت کے لیے سجدہ فرمائیں گئے اور اذن عطا ہو گا تو اس وقت نبی سائے حمد ربانی ہی فرمائیں گے۔ ایسے محامد سے ساتھ جو اسی وقت نبی سائے جم ربانی ہی فرمائیں گے۔ ایسے محامد میں ساتھ جو اسی وقت نبی سائے ہو سائے در دبی اسی می سائے در اسی اسی می سائے در اس اسی میں میں میں میں سائے دو سائے در اسی اسی میں سائے در اسی اسی میں میں سائے در اسی اسی سائے در اسی سائے د

﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ ء نَافِلَةُ لَكَ عَسَىٰۤ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمُودًا اللَّهِ اللَّهِ الاسراء٧٩/١٧)

"رات كو نيند ب الله كر نماز برها عجاديد آپ كے ليے كثرت (فير) كا

باعث ہے۔ قریب ہے کہ آپ کا پروردگار آپ کو مقام محمود پر ضرا فرائے۔"

آگر کوئی شخص مقام محمود کے معنی جانے کا شوق رکھتا ہے تو اسے وہ معنی دیکھنے چاہئیں جو سلف امت صحابہ و تابعین سے مروی ہیں اور ابن ابی حاتم' ابن جریر اور عبد بن حمید وغیرہ سلف کی تفاسیر میں منقول ہیں۔ الغرض جب روز قیامت میدان حشر میں نبی ساڑھیے اس مقام پر ایستادہ ہوں گے تو اس وقت وہاں موجود تمام انسان کیا مسلمان کیا کافر' اوّلین و آخرین نبی ساڑھیے کی حمد کریں گے۔

بے شک نبی ملتی الم محمود ہیں۔ کیونکہ نبی ساتی اللہ نے زمین کو ہدایت و ایمان اور علم نافع و عمل صالح بھے بھر دیا ہے اور این تعلیمات سے دلوں کو کھول دیا ہے اور ظلمت كو ابل زمين سے دور كو دا شياطين كى قيد سے دنيا كو چھڑا ديا الله كے ساتھ شرك ' کفر اور جمالت سے نجات وہ کئی کہ نبی سی التاع کرنے والے دارین کے شرف کو پہنچ گئے۔ بے شک اہل کھی یہ جو آفت تھی اے دور کرنے کے لیے نی النام كى رسالت كى بهت زياده حاجت تنجي كيونكه وه لوگ بت پرست صليب پرست ' آتش برست اور ستاره برست تھے۔ آھے اللہ کا غضب نازل ہو چکا تھا اور انسول نے یمی کچھ کمایا تھا۔ نیز وہ جیران تھے ، وہ کئی جبود کو نہ جانتے تھے جس کی عبادت كريں. نهيں جانے تھے كه كيونكر عبادت كريں. آد كى كيك دوسرے كا دشمن تھاجس کو جو اچھالگا' لوگوں کو ادھر بی بلالیا اور جس نے خلاف کیا اس سے جنگ شروع کر دی۔ غرض روئے زمین پر ایک قدم بھی ایسی جگہ نہ تھی جو نور رسالت ے منور ہو۔ اللہ تعالی نے اہل زمین کو دیکھا اور عرب و مجم سے بیزاری فرمائی ، مجز ان کے جو دین صحیح کے آثار پر بچے تھیچے رہ گئے تھے۔ جب ایس حالت ہو گئی تو اللہ تعالی نے بلاد و عباد کی فریاد کو سنا گھٹا ٹوب اندھیروں کو اٹھا دیا اور موت کے بعد زمین کو حیات تازہ عطا فرمائی۔ ضلالت سے نکال کر مدایت فرمائی۔ جمالت سے نکال کر علم محملایا۔ قلت کے بعد کثرت اور زلت کے بعد عزت دی۔ بیکی کے بعد فراخی عطا فرمائی۔ کور بصیرتوں کی آنکھوں کو کھول دیا اور بسروں کو کان دیئے دلوں کے پردے

اٹھا دیئے' اب لوگوں نے اپنے رب و معبود کو جان لیا اور جمال تک ان کے تویٰ مضبوط تھے انہوں نے معرفت عاصل کرلی۔

نبی طُنُهِ الله تعالیٰ کے اساء و صفات افعال و احکام کے ذکر کو کہیں اختصار اور کمیں طوالت سے بیان کیا' بتلایا' دہرایا' حتیٰ کہ الله تعالیٰ کی معرفت مومن بندول کے دل میں روشن ہو گئی اور شک و شبہات کی بدلیاں ان کے دلوں سے اس طرح دور ہوتے ہیں۔ دور ہو گئیں جیسے صاف چاندنی چنگی رات میں چاند پر سے بادل دور ہوتے ہیں۔

نبی ملتی ہے اس بارے میں ایسی تعلیم دی کہ لوگوں کو نہ کسی پہلی تعلیم کا محتاج چھوڑا نہ چیپلی کا۔ بلکہ ہر شخص سے جو اس بارے میں بات کر سکتا ہے' اپنی امت کو غنی و بے بروا بنا دیا۔ اہلتہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ أُوَلَمْ يَكُفِيهِمْ أَنَا الْأَرْأَنَ عَلَيْكَ الْكِنَابُ يُتَلَى عَلَيْهِمُ إِنَكَ فِي الْكِنَابُ يُتَلَى عَلَيْهِمُ إِنَكَ فِي الْأَلِثَ لَرَحْمَةً وَلَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمُ وَنَا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ

"کیا ان کے لیے سے کافی نہیں کہ ہم کے بھی کتاب اتاری جو ان پر پڑھی جاتی ہے ' بے شک اس میں مومنوں کے لیے رقم اور یاد دلانا ہے۔"

ابوداؤدنے نبی ملی کے مرسلاً روایت کی ہے کہ آپ نے ایک صحابی کے ہاتھ میں تورات کا ایک قطعہ و یکھا' فرمایا:

اكَفْي بِقَوْمٍ ضَلاَلَةٍ أَنْ يَتَبِعُوا كِتَابًا غَيْرَ كِتَابِهِمْ أَنْزِلَ غَيْرَ نَبِيَهِمْ»

"کی قوم کے لیے یمی گراہی کافی ہے کہ وہ اپنی کتاب کو چھوڑ کر دوسرے نبی پر اتری ہوئی کتاب کی تابعداری کرنے لگیں۔"

الله عزوجل نے اس کی تصدیق میں آیت بالا نازل فرمائی۔ دیکھو بیہ حالت تو اس مخص کی ہے جو دو سرے نبی پر اتری ہوئی کتاب سے دین اخذ کر تا ہے' اس پر اندازہ کرو' اس مخص کا جو زید و بحر کی عقل سے دین لیتا ہے اور اسے اللہ و رسول سالیہ اللہ کے فرمان پر مقدم رکھتا ہے۔

غرض نی سائیلم نے دنیا کو وہ طریق بتلایا جو ان کو پروردگارے ملاویتا اور رضوان و دار کرامت تک پہنچا دیتا ہے۔ کوئی ایسا نیک کام نسیں جس کا تھم نہ فرمایا ہو کوئی ایسا برا فعل نہیں جس سے روکا نہ ہو۔ چنانچہ نبی سائیلائے نے خود فرمایا:

«مَا تَرْكُتُ مِنْ شَيْءٍ يُقَرِّبُكُمْ إِلَي الْجَنَّةِ إِلاَّ وَقَدْ اَمَرْتُكُمْ بِهِ وَلاَ مِنْ شَيْءٍ يُقَرِّبُكُمْ إِلَي النَّارِ وَقَدْ نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ

"بو چیز تم کو بنت سے زویک کر طق کے اس کا ظلم تم کو دے دیا

اور جوتم کو دوزخ سے نزدیک کر سکتی ہے میں نے اس سے تم کو ہٹا دیا ہے۔

بیان کر دینے میں کوئی بات باقی نمیں رکھی۔"

ابو ذر بڑی کو قول ہے کہ رسول اللہ ملٹی لیا نے وفات پائی اور کوئی پرند شیں جو فضا میں اینا بازو کھولتا کے گرجم کو اس کاعلم سکھلایا۔

اس کے بعد نبی سائید کے اور میں مالات بھی بتلائے جو پروردگار کے حضور میں حاضر ہونے پر واقع ہوں گے اور کا بیان نمایت واضح اور صاف انداز سے فرمایا۔ غرض علم نافع کا کوئی ایبا دروازہ جو بندوں کو اللہ تعالیٰ سے قریب کرتا ہو بند نہ چھوڑا اور کسی مشکل کو باقی نہ رکھا۔ یہاں تک کہ شکہ تعالیٰ نے دلوں کی گراہی سے نجات دی اور بیاری سے صحت عطا فرمائی اور مخلوق کی قریب ہی کی ایسی حالت میں بتلاؤ کہ نبی سائید ہے بڑھ کر کون شخص اس بات کا مستحق ہے کہ سی کی حمد کی جائے۔ اللہ نبی سائید کی واحت کی جانب سے بمترین جزاء عطا فرمائے۔

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِيْنَ ﴾: واضح موك و وما أرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِيْنَ ﴾: واضح موك وما أرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِيْنَ وَ وَقُول بِين اور صحح تربي به كه آيت الي عموم (عام م) يرب اور قدرتي طور يراس كي دو وجوه بين -

اوّل: نبی سیّ بینا کی رسالت کا نفع عام طور پر جمله ابل عالم کو پہنچا ہے۔ اتباع کرنے والوں کو تو یہ کہ وہ دنیا و آخرت کی بھلائی کو پہنچ گئے اور جنگ جو دشمنوں کو یہ کہ موت و قتل نے ان کو جلد لے لیا'کیونکہ بد بختی ان کے لیے لکھی جا چکی تھی' اب

زندگی ان کے لیے عذاب کی شدت اور کثرت کا سبب تھی۔ اس لیے موت کا جلد آ
جانا ان کے حق میں طول عمری ہے بہتر رہا۔ رہے اہل ذمہ جو نبی سٹھیل کے ساتھ ہم
عمد ہو کر رہے ، وہ دنیا میں نبی سٹھیل کی ذمہ داری و عمد کے زیر سایہ آباد اور آسائش
پذیر رہے اور اسی وجہ ہے ان میں اور فرقوں کی نسبت شربھی کم ہو گیا۔ رہے منافق
سو اظہار ایمان ہے ان کے جان و مال ' اہل و عیال محفوظ و محترم ہو گئے اور توارت
وغیرہ میں مسلمانوں کے احکام ان پر جاری ہو گئے۔ رہے وہ ملک اور تومیں جو دور
دراز فاصلہ پر تھیں ' سو اللہ تعالی نے نبی سٹھیل کی رسالت کی وجہ ہے اہل زمین ہے
عام عذاب کو اٹھا لیا۔ اس بیان ہے خام باشندوں کو رسالت محمدی کا نفع پہنچاہے۔
لیے عام رحمت تھی اور دنیا کے تمام باشندوں کو رسالت محمدی کا نفع پہنچاہے۔

روم: نبی ما گالیا کا وجود مبارک تو ہر ایک کے لیے رحمت ضرور ہے 'مومنین نے اس رحمت کو قبول کر لیا اور دنیا و آخرے 'نفع اٹھایا۔ تو کفار نے اس رحمت کو قبول نہ کیا اور لوٹا دیا۔ لیکن اس سے نبی ماٹیتیا کے محل رحمت ہونے میں کچھ فرق نہیں آتا' مثلاً کوئی دوا کسی مرض کے لیے مجرب ہونے میں کچھ فرق آئے گا۔ اس مرض کے لیے اس دوا کے مجرب ہونے میں کچھ فرق آئے گا۔

اخلاق و عادات نبوی ساتی این او اضح مو که نبی ساتی این کی جو تعریف کی جاتی ہے وہ ان مکارم اخلاق اور بهترین عادات و خصائل کی وجہ سے ہے۔ جس پر اللہ تعالیٰ نے نبی ساتی کی کی بہترین عادات و خصائل کی وجہ سے ہے۔ جس پر اللہ تعالیٰ نے نبی ساتی کی کی پیدا کیا ہے۔ بے شک جو شخص نبی ساتی کی اخلاق و عادات پر نظر والے گا وہ ضرور اعتراف کرے گا کہ یمی بهترین اخلاق بیں۔ بے شک نبی ساتی کی تمام مخلوق سے علم میں وسیع تر 'امانت میں عظیم تر 'گفتگو میں نمایت سے اور موزوں کلام 'کمال تخی ' بہت زیادہ بردبار اور عفو و مغفرت میں بزرگ تر تھے۔ کوئی شخص کیسی ہی بڑھ کر جمالت سے پیش آتا'نی ساتی اس کو برداشت فرماتے۔

امام بخاری رطیعیہ نے اپنی صحیح میں عبداللہ بن عمرو بڑی ہیں اس کی ہے کہ اللہ ہے اول روایت کی ہے کہ تورات میں نبی ساتھ کیا گئے۔ کہ تورات میں نبی ساتھ کیا کی صفت اس طرح ہے ہے:

' و محر میرا بنده و رسول ہے۔ میں نے اس کا نام متوکل رکھا ہے وہ بد زبان ' درشت طبع ' بازاروں میں آواز لگانے والا نہیں۔ وہ بدی کا بدلہ نہیں لیتا' بلکہ وہ معاف کر تا ہے اور بخش دیتا ہے۔ میں اسے وفات نہ دوں گا جب تک بگڑی ہوئی ملت کو اس سے درست نہ بنوا دول گا۔ میں اس سے کور بصیرتوں کی آتھوں کو روشن کراؤں گا اور بسروں کو ساعت۔ وہ دلوں کے پردے اٹھا دے گا' یہاں تک کہ لوگ لا اِلٰہ اِللَّہ کہنے لکیس۔ "

نی ساتی از و دنیوی منفعت بخشے میں سب سے بردھ کر رؤف رحیم اور دینی و دنیوی منفعت بخشے میں سب سے زیادہ عظیم ، جوامع الکلم تھے اور بردی بردی عبارات کا مفہوم مختصرا نداز میں سب سے زیادہ فصیح و خوش گفتار تھے صبر کے موقع پر کمال درجہ صابر اور مقامات لقامیں نمایت ہی باصدق۔ عبد و حمایت میں نمایت کامل اور انعام و عطا بخشی میں سب سے بردھ کر۔ تواضع میں کمال درجہ بردھے ہوئے اور جودو سخاوت میں سب سے آگے نکلے ہوئے۔ اوا مرمیں نمایت محکم و مضبوط۔ نوائی میں بہت ہی تارک و نافر۔ محبت و بیار سے اپروری ، اقرباء نوازی میں دنیا بحرے زیادہ اور اس شعر کے پورے بورے مصداق تھے۔

بَرْدٌ عَلَي الأَدْنَى وَمَرْحَمَةٌ عاجز آل رابر دو مرحت آن نور حق وَعَلَى الأَعَادِي مَازِنٌ جَلِدُ شوره زار دُهُمَا مِن رانيز باران كرم نعت نبوى از جناب على بن الي طالب بناتُو: اسدالله سيدناعلى بناتُو فرمات بين:

«كَانَ رَسُونُ اللهِ ﷺ اَجْوَدَ النَّاسِ صَدْرًا وَاَصْدَقُهُمْ لَهْجَةً وَالْنِيْهُمُ عَرِيْكَةً وَاَكْرَمُهُمْ عِشْرَةً وَمَن رَأَهُ بَدِيْهَةً هَابَهُ وَمَنْ خَالَطَهُ مَعْرِفَةً اَحَبَهُ يَقُونُ نَاعِتُهُ لَمْ اَرَ قَبْلَهُ وَلاَ بَعْدَهُ مِثْلُهُ اللهِ عَلَاهُ مَعْرِفَةً اَحَبَهُ يَقُونُ نَاعِتُهُ لَمْ اَرَ قَبْلَهُ وَلاَ بَعْدَهُ مِثْلُهُ الله الله عَرفة مَعْرَفَةً مِثْلُهُ الله الله عَرفة من الله عَلَى الله الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

الغرض آپ کا حلیہ میان کرنے والا میں کمہ سکتا ہے کہ میں نے رسول اللہ سال کیا جیسا حسین و جمیل نہ پہلے دیکھا اور نہ ہی آپ کے بعد کوئی آپ جیسا دکھائی دیا۔"

واضح ہو کہ اجود الناس صدراً ہے مرادیہ ہے کہ سینہ مبارک میں خیرو ہر کڑت ہے بھرا تھا اور سینہ مطرے نیکی اس طرح جوش کھا کر نگلتی تھی جیسے چشمہ ہے پانی ابلتا ہے۔ ہرایک خلق جمیل اور جملہ خیر کیٹر پر آپ عاوی تھے۔ اہل علم کا قول ہے کہ تمام عالم میں کوئی مقام ایسا نہیں جمال سیفہ محمدی ہے بڑھ کر خیر موجود ہو۔ بے شک نیکی کی جمیع اقسام و انواع کو جمع کیا گیا اور پھر سینہ مبارک رسول اللہ ماٹھ میں اسے ودیعت رکھ دیا گیا۔

اصد فی النّاسِ لَهُ جَوْمُ مِی شرح یہ ہے کہ بی طال کے ساتھ برابر جنگ کرتے رہے ہیں۔

بھی اییا نہیں ہوا کہ دشمن ہے دہ کہ نے الیّک جھوٹ کو بی طال کے اس میں الی ہو کہ ایک جھوٹ کو بی طال کے الیا ہو۔

اس بارے میں دوستداروں کی شادت کے مکمل طور پر قطع نظر کر کے پھر دیکھو کہ دنیا بھر کے مخالفین کیا اہل کتاب اور کیا مشرکین کی نے طرح طرح کی مخالفت اور جنگیں نی طال ہے گیں ایک دن بھی بھو گی ہویا بین بی طال ہے کیں ایک دن بھی بھی کسی کے لیک بات میں بھی چھوٹی ہویا برئی جھوٹ ہو لیے کا طعن نبی طال کی ماروں! کیا تم محمد اللہ کی میں ہی جھوٹی ہویا الوجمل سے جو میرا ماموں تھا کہا کہ ماموں! کیا تم محمد اللہ کی قتم نہیں 'محمد ابھی جوان الوجمل سے جو میرا ماموں تھا کہا کہ ماموں! کیا تم محمد اللہ کی قتم نہیں 'محمد ابھی جوان سے کمی انہوں نے کوئی ہوئی جوان سے کہ قوم ان کو امین کمہ کر پکارتی تھی 'جب ادھیڑ ہوئے تب بھی انہوں نے کوئی جھوٹ نہیں بولا۔ میں نے پوچھا کہ پھرتم اب کیوں اس کی پیروی نہیں کرتے۔ کما جھوٹ نہیں بولا۔ میں نے پوچھا کہ پھرتم اب کیوں اس کی پیروی نہیں کرتے۔ کما بھانچ! ہم میں اور بنو ہاشم میں شرف و بزرگی کا نازعہ آ پڑا' انہوں نے لنگر جاری کیا جم نے بھی کیا۔ انہوں نے لنگر جاری کیا تازعہ آ پڑا' انہوں نے لنگر جاری کیا تھا نے بھی کیا۔ انہوں نے لیک ہم میں نبی ہے 'اب ہم نبی کمال نے بھی کی۔ جب ہم اپنی سواریوں پر زانو ہر زانو ہو کر بیٹھے اور ہم ایسے تھے جسے گھوڑ دوڑ کے گھوڑ دے' تب انہوں نے کمہ دیا کہ ہم میں نبی ہے' اب ہم نبی کمال گھوڑ دوڑ کے گھوڑ دے' تب انہوں نے کمہ دیا کہ ہم میں نبی ہے' اب ہم نبی کمال گھوڑ دوڑ کے گھوڑ دے' تب انہوں نے کمہ دیا کہ ہم میں نبی ہے' اب ہم نبی کمال

ے لائیں؟

الله تعالی رسول الله طال کی تسلی اور اعداء دین کے قول کو رو کرتے ہوئے فرماتا

﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ ۚ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظّالِمِينَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ ﴾ (الانعام٢٣/٣٣)

"ہم جانتے ہیں کہ ان کی باتوں ہے آپ کو رنج ہوتا ہے مگریہ آپ کو شیں جھلاتے بلکہ ظالم اللہ کی آیات کا انکار کرتے ہیں۔"

حضرت علی براٹر کے قول اُلینائھ غرِنگہ کے معنی یہ بیں کہ نبی باٹریا سل و نرم اُلوگوں سے قریب جی تھے۔ جو آپ کو بلا تا اس کی درخواست منظور فرماتے جو کوئی مدد مانگا اس کی حاجت پوری کر دیتے۔۔۔ دل شکستگی کھو دیتے 'سائل کو محروم نہ رکھتے اور مابوس واپس نہ فرماتے۔ جب صحابہ فران گھیا ہیں کسی کام میں نبی ساٹھیا کی شرکت میں اور مابوس واپس نہ فرماتے و سب سے مشورہ کے میٹیراس میں ابتداء نہ فرماتے۔ نیکی کرنے والے کو پہند فرماتے اور بدی کرنے والے کو کہند فرماتے اور بدی کرنے والے کو محاف کر دیتے۔

مَنْ خَالَطُهُ مَغْدِ فَةً کی شرح یہ ہے کہ نبی سی اللہ الوگوں کو سب سے بڑھ کر محبوب اس لیے ہو جاتے تھے کہ وہ آپ کے الطاف کو دیکھتے تھے اور خیال کیا کرتے تھے کہ کس طرح نبی سی اللہ اللہ شریب بٹھلاتے ' توجہ کرتے ان کے لیے اہتمام فرماتے ' تھے ت

راہنمائی کرتے ہیں 'کیونکر احسان لگاتے اور مختی کو برداشت کیا کرتے ہیں۔ اب تم ویھو اس بر آؤ سے بہتر کون سابر آؤ ہے کہ یا ہو سکتا ہے۔ حضرت حسین بڑا تھ سے مروی ہے کہ:

"میں نے اپنے والد ہزرگوار سے دریافت کیا کہ ہم نشینوں کے اندر نبی سلی اللہ کی سے اندر نبی سلی اللہ کی سیرت کیا تھی۔ آپ بد زبان و درشت طبع نہ تھے 'نہ آوازہ لگاتے نہ مخش کتے 'نہ کسی کا عیب ظاہر کرتے 'نہ تعریفیں کیا کرتے 'جس چیز کی حاجت و ضرورت نہ ہوتی اس کے متعلق دریافت ہی نہ کرتے اور ادھر توجہ ہی نہ فرماتے۔ تین باتیں تو بالکل ہی متروک تھیں۔

(۱) کسی کی مذمت عیب نہ کیا کرتے کسی کا راز تلاش نہ فرماتے 'جب تک ہولئے پر تواب کی امید نہ ہوتی 'اس وقت تک گفتگو نہ کیا کرتے 'جب گفتگو شروع فرماتے تو سب لوگ سر تکول ہو جاتے گویا سرول پر پر ندے ہیں۔ جب آپ خاموش ہو جاتے ۔ تب دو سرے لوگ بولئے وہ جب آپ کے سامنے گفتگو میں بحث و نزاع نہ کرتے تھے ' بلکہ جب ایک بولٹا تو سب چپ کر ہے تے ۔ سب کی گفتگو درجہ وار ہوتی ۔ جس بات پر اور ہنتے 'آپ بھی ہسا کرتے جس پر اور ہتی ہوتے 'خود بھی تجب فرمایا کرتے ۔ اجنی شخص کے کلام و سوال میں اگر شدی و درشتی ہوتی تو اس کو فرمایا کرتے ۔ اجنی شخص کے کلام و سوال میں اگر شدی و درشتی ہوتی تو اس کو برداشت کیا کرتے ۔ صحابہ اگر اسے روکنا بھی چاہتے تو فرما دیتے کہ جب کوئی حاجت

کفایت سے بڑھ کر قبول نہ فرماتے اور کسی کی بات کو پیج میں قطع نہ کرتے جب تک ایسا کرنا جائز نہ ہو تا' ایس صورت میں یا تو وہاں سے اٹھ کھڑے ہوتے یا بولنے والے کو منع کر دیے۔

مند این حاجت طلب رکرے تو اس کو مدد دو۔ عادت شریف بیا تھی کہ اپنی تعریف

واضح ہو کہ حضرت علی بناٹھ کے قول مَنْ رَاهُ بَدِیْهَةً هَابَهُ وَ مَنْ خَالَطَهُ مَعْرِفَةً اَحَبَهُ مِیں دو صفتوں کے ساتھ توصیف کی گئی ہے۔ بے شک اللہ تعالی نے اہل صدق و اظام میں بیہ خصوصیت دے رکھی ہے کہ ان میں اجلال اور محبت دونوں ہوتے۔

نی ملٹھیے کو ہیب اور محبت دی گئی تھی جو یکا یک آپ کو دیکھا وہ ہیب و رعب میں آ جاتا' اس کا دل تعظیم و جلال سے بھر جاتا خواہ وہ دشمن ہی کیوں نہ ہوتا' پھر جب کوئی آپ کے پاس آ بیٹھتا' ب تمام مخلوق سے بڑھ کر رسول اللہ ملٹھیے ہی اس کے محبوب ہوتے۔

کمال محبت کی تعریف: الغرض رسول الله طابع معظم و مکرم بھی ہیں اور محبوب و مکرم بھی ہیں اور محبوب و مکرم بھی اور کمال محبت کی انتها بھی رہی ہے کہ وہ تعظیم و ہیبت کے ساتھ ملی ہوئی ہو ' کیونکہ جس محبت کے ساتھ تعظیم و ہیبت نہ ہو وہ ناقص ہے اور جس ہیبت و تعظیم کے ساتھ محبت نہ ہو جیسا کہ ظالم حاکموں کا حال ہے ' وہ بھی ناقص ہے۔ کمال رہی ہے کہ مؤدت و محبت اور اجلال و تعظیم مجتمع ہوں۔ لیکن سے بات تب ہی حاصل ہوتی ہے جب محبوب میں بھی سب صفات کمال ہوں جن کی وجہ سے وہ تعظیم کا بھی مستحق ہو اور محبت کا بھی

چونکہ اللہ تعالیٰ صفات کمال کے متصف ہونے کی وجہ سے زیادہ تر مستحق ہے' اس لیے ای کا استحقاق ہے کہ تعظیم سیکسرای کے لیے ہو' اس سے ہیبت کھائی جائے۔

حقیقت شرک: اور دل کے تمام اجزاء کے ساتھ جیت و مؤدت اس سے کی جائے اور کسی کو بھی اس میں اللہ پاک کا شریک نہ کیا جائے۔ کیو تعلیم یہ وہی شرک ہے جے اللہ تعالیٰ معاف نہ فرمائے گا کہ اس محبت و تعظیم میں اللہ تعالیٰ اور غیر کو برابر کیا جائے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمُ كَحُبِّ ) اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ (البقرة٢/١٦٥)

"دلوگوں میں ایسے بھی ہیں جو اللہ کے سوا :ورول کو شریک بناتے ہیں' ان کے ساتھ ولی محبت رکھتے ہیں جو اللہ کے ساتھ جائے' مگر مومن اللہ کی محبت میں برھے ہوئے ہوتے ہیں۔"

اس میں ظاہر فرمایا ہے کہ اگر کوئی شخص غیر اللہ کے ساتھ اللہ جیسی محبت کرتا ہے، وہ اللہ کے ساتھ در شریک) بناتا ہے۔ دوزخی اپنے معبودوں کو خطاب کر کے کہیں گے:

﴿ تَٱللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ إِنَّ إِذْ نُسُوِّيكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ الْبَاكِ (الشعراء٢٢/١٩٦)

"الله کی قتم! ہم صریح گراہی میں تھے 'جب کہ تم کو رب العالمین کے براپر سمھھاکرتے تھے۔ "

یہ تو ظاہر ہے کہ یہ لوگ آسان و زمین کی پیدائش میں یا اپنے اور آباؤ اجداد کی پیدائش میں یا اپنے اور آباؤ اجداد کی پیدائش میں اپنے معبودول کو اللہ تعالیٰ کے برابر نہ کیا کرتے تھے بلکہ وہ ان کو رب العالمین کے ساتھ حجمی میں برابر رکھتے تھے اور یمی حقیقت عبادت کی ہے کہ اس میں محبت اور ذات ملی ہوئی ہے۔ اور یمی ہے جلال و اکرام جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات مبارک کی توصیف عربی ہے۔

﴿ ذُوالْجَلاَلِ وَالْإِكْوَامِ ﴾ كى شَرَحِ فرمايا: ﴿ تَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذُوالْجَلاَلِ وَالْإِنْحُوامِ ﴾ اس كى تفيريس دو قول بين اور شي تهي به كه طال تو تعظيم ہے اور اكرام محبت ہے اور لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاللَّهُ اكْبُر مِين بھى يى راز ہے۔ مند امام احمد ميں حضرت إنس بڑائي كى حديث ہے كہ نبی طابعہ نے فرمایا:

«اَلِظُوابِيَا ذَاالْجَلالِ وَالاِكْرَامِ»

"يعنى يا ذوالجلال والاكرام كو لازم پكڑو-"

اور اسے ورد زبان بنالو۔ ابو یعلی موصلی کی سند میں ایک صحابی سے روایت ہے کہ انہوں نے اسم اعظم کا معلوم کر لینا چاہا۔ تو انہوں نے خواب میں آسان کے اندر ستاروں سے لکھا ہوا دیکھا:

«يَا بَدِيْعَ السَّمُوات وَالأَرْضِ يَاذَاالْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ»

## نبی طلّ اللّٰہ کے محبت و تعظیم وہی کرے گاجو اللّٰہ کی محبت و تعظیم کر تاہے

واضح ہو کہ بشری جس قدر محبت و تعظیم ہے وہ اللہ تعالیٰ کی محبت و تعظیم کی اجاع اللہ (پیروی) میں ہونی چاہئے 'مثلاً رسول اللہ النہ اللہ کی محبت و تعظیم کی وجہ ہے ہے۔ بے شک جو پاک کی (جو نبی ساتھ کو بھینے والا ہے) محبت و تعظیم کی وجہ ہے ہے۔ بے شک جو مومن رسول اللہ ساتھ محبت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے ساتھ محبت کی وجہ سے اور جو آپ کی تعظیم واجبال کرتے ہیں اس کا باعث تعظیم و اجلال اللی ہے۔ اہل ایمان و اہل علم و صحابہ بڑتا کی ساتھ کی سینے و تعظیم کا بھی میں حال ہے کہ وہ نبی طابھیا کی محبت و مہابت (ڈر محبت و تعظیم کے تالیع ہیں۔ المحتصر اللہ کی ایمان و مومن کو بھی کم و بیش اس میں خوف کا حصہ بکثرت عطافرمایا ہے اور ہرایک بھی جو مومن کو بھی کم و بیش اس میں خوف کا کیک حد تک لطف و سرور عطاکیا ہے۔

حسن بھری رطیقے کا قول ہے کہ مومن کو حلاوت و مہاب کی جاتی ہے 'جس کی وجہ سے اس کے ساتھ محبت کی جاتی ہے اور اس کی ہیبت و جلال بھی دلوں پر پڑتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ مومن کو خلعت ایمان پہنا دیتا ہے اور وہ ہیبت و محبت کا تقاضا کرتا ہے۔ میں وجہ ہے کہ جملہ صحابہ بھی تھا کے نزدیک عمد نبوی میں رسول اللہ ساتھ ہے ۔ میں وجہ ہے کہ جملہ صحابہ بھی تقلیم کے لائق نہ تھا۔

نبی ملٹی کی ملٹی کے صحابہ رئی کی محبت: عمرو بن عاص بناٹی نے مسلمان ہو کر کما کہ پہلے رسول اللہ ملٹی کی محبت : عمرو بن عاص بناٹی نے مسلمان ہو کر کما کہ پہلے رسول اللہ ملٹی کیا ہے۔ اور بزرگ میری آنھوں میں کوئی بھی نہیں۔ کما اگر مجھ سے کما جائے کہ میں رسول اللہ ملٹی کی توصیف تم سے کروں تو میں اپنی طاقت نہیں دیکھا' جائے کہ میں رسول اللہ ملٹی کیا توصیف تم سے کروں تو میں اپنی طاقت نہیں دیکھا'

كيونكه رسول الله طاقيل كاس قدر جلال تفاكه مين آكله بهركر چرهٔ مبارك پر نظرنه وال سكتا تفا

عروہ بن مسعود بڑت نے قریش سے کہا لوگو! اللہ کی قتم! میں کسری (شاہ ایران)
اور قیصر (شاہ روم) اور دیگر بادشاہوں کو دیکھ چکا ہوں۔ میں نے کسی بادشاہ کو نہ دیکھا
کہ اس کے مصاحبین اس کی ایسی تعظیم کرتے ہوں جو نبی طاق کے اصحاب آپ کی
تعظیم کرتے ہیں۔ اللہ کی قتم! بید لوگ از راہ تعظیم چرہ کی جانب نظر بھی نہیں اٹھاتے
اور آپ اگر تھو کتے بھی ہیں تو وہ زمین پر گرنے نہیں پاتا کسی نہ کسی کے ہاتھ پر بی
گرتا ہے اور وہ اسے اپنے چرہ و سینہ پر مل لیتا ہے 'پھر جب آپ ساتھ کے وضو کرتے
ہیں تو استعمال شدہ یانی پر تو گویا لڑائی ہونے والی ہو جاتی ہے۔

پس جب رسول القد من اليه ايسے ايسے اوصاف ہے متصف ہيں جن كا تقاضا ہى يمى ہے كہ آپ پر كثرت ہے حمد كى جائے اس ليے حضور كا اسم مبارك محمد (سُلَيَةِ) ہوا۔ مير اسم مسمى كے مطابق ہے اور بير لفظ منتى ہے بھرپور موافقت ركھتا ہے۔

محمدواحمد سائینے میں فرق محمداور احمد سائینے سی فرق دووجہ سے ہے۔

اقل: محمد کے معنی تو محمود ہیں' یعنی وہ شخص جس کی تھر کے بعد حمد کی جائے۔ پس سے اسم تو حامدین کی کثرت حمد پر دلالت کر تا ہے اور اس سی کے لیے لازم ہے کہ وجود باوجود میں حمد کا جواز اور اسباب حمد بکفرت ہوں۔

اور احمد 'حمد سے افعل الشفضيل (زيادہ فضيلت والا) ہے جس کے بيہ معنى ہيں كہ جس حمد سے افضل و برتر ہے جس حمد سے افضل و برتر ہے جس حمد کے مستحق رسول اللہ طاق ہيں 'اس كا درجہ اس حمد سے افضل و برتر ہے اور جس كا مستحق كوئى اور ہے۔ يعنى محمد رسول اللہ طاق بيا محمد كى كثرت بلحاظ كيفيت ميں اور رسول اللہ طاق بيا محمد بشرى ميں اكثر اور افضل كے لاكن و مصداق ہيں۔

دوم: گھر کے معنی تو وہی ہیں جو بیان ہو چکے ہیں اور احمد وہ ہے جو اپنے پرورد گار کی حمد زیادہ تر کرتا ہو۔ پس اسم محمد ہے تو سیہ ثابت ہوا کہ نبی سٹھ کیا محمود ہیں اور اسم احمد

ے بیہ معلوم ہوا کہ نبی ساتھ تمام حمد کرنے والوں سے بڑھ کر اللہ تعالیٰ کی حمد کرنے والے ہیں۔

سے معنی قیاس نحوی پر بہنی ہیں اکو نکہ بھر بین کے نزدیک افعل الشففیل اور تعجب فعل فاعل پر بہنی ہوتے ہیں نہ فعل مفعول پر اس خیال ہے کہ یہ فعل لازم ہے بنتے ہیں نہ متعدی ہے اس لیے فعل و فعل سے فعل کی بنا پر نقل کرنا جائز جمجھے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اس پر دلیل ہی ہے کہ فعل کو مفعول کی طرف متعدی ہمزہ کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ لیس ہمزہ اس میں تعدیہ کے لیے ہوتی ہے۔ مثلاً هَا أَطْوَفَ زَنِدًا وَ اکْوَمَ عَلَمُ وَا کُومَ اصل میں یہ ظرف و کرم ہیں۔ یہ کتے ہیں کہ متعجب منہ دراصل فاعل ہوتا ہے اس لیے ضروری ہے کہ اس کا فعل متعدی نہ ہو۔ یہ کتے ہیں کہ متعجب منہ دراصل فاعل ہوتا ہے اس لیے ضروری ہے کہ اس کا فعل متعدی نہ ہو۔ یہ کتے ہیں کہ متعدی ہیں کہ منا اصفوب وَنِند العَمْرو ہو پیش کیا گیا ہے کہ اس کا فعل متعدی نے الاصل متعدی ہے۔ سویہ تو ضرب کے وزن فعل لازم پر نقل کے کہ اس کا فعل فی الاصل متعدی ہے۔ سویہ تو ضرب پر باقی ہوتا تو لام کی ضرورت نہ تھی گیئہ ایک کی طرف بنفہ متعدی تھا اور دو سرے کی طرف ہمزہ تعدیہ ہے ایک کی طرف بنفہ متعدی تھا اور دو سرے کی طرف ہمزہ تعدیہ ہے ایک کی طرف ہمزہ تعدیہ ہے اور دو سرے کی جانب لام سے متعدی بنایا گیا ہے تو ہی ہے فعل کا لازم ہونا سمجھا اور دو سرے کی جانب لام سے متعدی بنایا گیا ہے تو ہی ہے فعل کا لازم ہونا سمجھا اور دو سرے کی جانب لام سے متعدی بنایا گیا ہے تو ہو اس سے ضعل کا لازم ہونا سمجھا اس کو بنایا جائے اور جو فعل مفعول پر واقع ہو اس سے نہیں۔

ووسرا گروہ اس بارے میں اختلاف رکھتا ہے۔ وہ کتے ہیں کہ فعل تعجب و تفضیل کی بناء جائز ہے کہ فعل تعجب و تفضیل کی بناء جائز ہے کہ واقع پر مفعول ہے۔ عرب بولے ہیں: هَا أَشْغَلُهُ بِالشَّنِی و یکھو یہ شُغلٌ به ہے بنایا گیا ہے اور تعجب مَشْغُولُ بِالشَّنِی پر ہے نہ شاغل پر۔ ای طرح مَا أَوْلَعُهُ بِكَذَا بولتے ہیں۔ یہ بھی مفعول پر مبنی ہے۔ عرب نے التزام کر لیا ہے کہ اس فعل کی بناء پر مفعول پر نہ ہو نہ فاعل پر۔ ای طرح مَا أَوْلَعُهُ بِكَذَا بولتے ہیں مفعول پر نہ ہو نہ فاعل پر۔ ای طرح مَا أَعْجَبَ بِكَذَا بولتے ہیں یہ آغجب بالشَّنی ہے ہے مَا أَحْبَهُ إِلَى بُولا كرتے ہیں۔ یہ فعل مفعول سے تعجب ہے۔ علی ہذا مَا أَبْغَضَهُ إِلَى وَامْفَتَهُ إِلَى اَلَى اَلَى اَلَى اَلْ اَلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اَلَى اِلْ اَلْ اَلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اَلْ اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْ اَلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْ اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتُونِ وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتَا وَالْتِ اِلَّا اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اللّٰ اللّٰ الْتَعْدَلُهُ اِلْتَا وَالْتَا وَالْتَعْدُ وَامْفَتَهُ إِلَى اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اللّٰ اِلَّا اِلْتَا وَامْفَتَهُ إِلَى اللّٰ الللّٰ

اس جگہ ایک مشہور مسئلہ قابل ذکر ہے جو سیبویہ نے بیان کیا ہے ایعنی ما اَنْغَضَنهُ لِهُ ' مَا اَحَبَّنهُ ۚ لَهُ ' مَا اَمْقَتَهُ فِي لَهُ تَوَ اس وقت بولتے ہن جب تم مبغض و محب و ماقت ہو' لیعنی تعجب فعل فاعل ہے ہے اور مَا اَبْغَضَبِنی الیه' ما احبنبی الیه' ما امقتنبی اليه تب بولتے بيں جب تم مبغوض محبوب مقوت مو عبال تعجب فعل واقع بر مفعول سے ہے۔ پس جو لام کے ساتھ استعال ہوا وہ فاعل کے لیے ہے اور جو الی ے ہوا وہ مفعول کے لیے۔ علی بزا ما احبه الی ما ابغضه الی بولا کرتے ہیں جب وہ

محبوب و مبغوض ہو۔ اکثر نحاۃ اس علت کو ملحوظ نہیں رکھتے۔

ای کے متعلق میہ بھی کہا گیا ہے کہ لام فی المعنی فاعل کے لیے ہے ، جب یوچھو کے لِمَنْ هَذَا الفِعُل تَوْجِوابِ مِیں کہیں گے لِزَیْدِ دیکھولام کے ساتھ جواب ملا اور الی فی المعنی مفعول کے لیے ہے جب تم پوچھو گے اِلٰی مَنْ يَصِلُ هٰذَا تَوْ جُوابِ مِیں کہیں گے الٰی زَندِ کلته اس میں یہ بھی لام دراصل ملک یا اختصاص یا استحقاق کے لیے ہے اور ملک و استحقاق کا مستحق وہی تا ہے ہوتا ہے جو مالک و مستحق ہے۔ اور الی انتهائے غایت کے لیے ہے (اور غایت اقتصافی فعل پر منتبی ہوا کرتی ہے) اس کیے الی کا مفعول کے لیے ہونا زیادہ موزوں تھا کیونکہ مفعول پر مقتضائے فعل تمام ہو جاتا

فعل مفعول ہے تعجب کی مثال کعب بن زہیر کا قول لغت ہی میں ہے فَلَهُو انخوف عندی إذا كلمه اس جكه اخوف خيف سے بنايا كيا ہے نہ خاف سے۔ يہ نظير اتھ کی ہے جو خیمد بروزن منیل ہے ہے نہ کہ حمد بروزن علم سے بولا کرتے ہیں۔ " ما اجنه من جن فهو مجنون "

بقرمین کہتے ہیں کہ یہ سب شاذ ہیں جس پر قاعدہ کو معول نہیں کر سکتے۔ مخالفین کہتے ہیں کہ یہ تو کلام عرب میں بکثرت موجود ہے اور اسے شذوذ میں سمجھنا جائز نہیں ہے'کیونکہ شاذ کی تعریف ہیہ ہے کہ وہ استعمال اور مطرد کلام کے خلاف ہو' سو الیمی حالت نہیں۔ بیہ کہتے ہیں کہ لزوم فعل اور اس کو بنا و فعل مضموم کی طرف نقل كرنے ميں جو نقدير ظاہر كى گئى ہے' اس پر كوئى دليل نہيں اور ہمزہ كے ساتھ متعدى

بنائے کو جو تم نے آپنا تم کے بنایا ہے سواس کی حالت بھی ایسی شین ہمزہ یہاں متعدی بنائے کو جو تم نے اپنا تم کے بنایا ہے سواس کی حالت بھی ایسی شین ہمزہ یہاں متعدی کا الف اور مفعول کا میم و واؤ اور افتعال کی تا وغیرہ وغیرہ ۔ تمام حروف جو فعل شائی سے ملحق ہوتے ہیں تاکہ مجرد مدلول پر جو اضافہ ہوگیا ہے اسے بیان کرتے رہیں پس میں سبب ہے جس سے ہمزہ یہاں لایا گیا نہ کہ صرف فعل --- کا متعدی بنانا اور اس پر دیل بیہ ہے کہ جو فعل ہمزہ سے متعدی کیا جاتا ہے اس کا متعدی کرنا حرف جریا تضعیف سے بھی جائز ہے کہ کر جو ہیں:

«اجلست زيدا وجلسته وجلست واقمته وقومته واقمت به وانمته وقومته وانمته وآنمته»

وغیرہ وغیرہ بہت مختار ہیں۔ لیکن جن نظائر میں ہمزہ کا استعال ہوا ہے۔ وہاں اور کوئی اس کا قائم مقام نمیں اور کیا' اس لیے بید وعویٰ باطل ٹھرا کہ ہمزہ متعدی بنانے کے لیے ہے۔

(۲) حرف تعدیہ اور ہمزہ دونوں کہا جگہ جمع ہو جاتے ہیں 'مثلاً: آخسنَ بِدِ اور مّا اکٹرَ مَ بِدِ بولا کرتے ہیں اور اس کے معنی ما گئرَ مَا اُخسَنَهُ ہوتے ہیں اور ظاہر ہے فعل میں تعدید کرنے والی دو چیزیں جمع نہیں ہو سکتیں۔

(٣) عرب بولا کرتے ہیں مَا اَعْظَی زَیْدًا لِلدَّرَاهِم الله مَا اَعْظَی الله عَلَی اَکْسَاهُ لِلِقِیَابِ بِهِ اعظی اور کسی صیغہ متعدی ہے ہے (اور بید کہنا جائز نہیں کہ اعظی اس جگہ عطو ہے (جس کے معنی ہاتھ ہے لینا ہیں) بنایا گیا ہے ' اور اس پر ہمزہ متعدی بنانے کے لیے وافل کر دی گئی ہے۔ گو بعض نے یمی تاویل کی ہے ' گر معنی میں اس ہے جو فساد آتا ہے وہ غیر صحیح ہونے کو ظاہر کرتا ہے۔ کیونکہ تعجب تو اعظاء (دہش) پر ہے نہ عطو گر فت عطیہ) پر اور ہمزہ اس میں تعجب و تفضیل کے لیے ہے اور جو ہمزہ فعل کی تھی وہ حذف کر دی گئی اس لیے اس ہمزہ کو تعدید کے لیے نہیں کہ سکتے۔ رہا بھر بین کا بی قول کہ لام کے ساتھ اسے متعدی بنایا گیا ہے جیسے مَا اَضْوَ بَهُ لِوَیْدِ ہے ظاہر ہوتا ہے اور اَگر فعل کی کے اور اُل فعل لازم نہ ہوتا تو لام کے ساتھ متعدی نہ بنایا جاتا ' مواس جگہ لزوم فعل کی

بھی وہ حالت مہیں بلکہ وہ تو اس جگہ تقویت فعل کے لیے ہے۔ کیونکہ جب وہ تصرف ہے روک دینے اور ایک ہی طریق کے لازم پکڑنے ہے کمزور ہو گیا اور سنن افعال سے نکل گیا اور ایپ مقتضی ہے کمزور ہو گیا تو لام کے ساتھ اس کو قوت دی گئ ہے اور جس طرح یمال لام ہے تقویت دی گئ اسی طرح جب معمول فعل اس پر مقدم ہو جاتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ لِلزُوْيَا تَعْبُرُوْن ﴾ علی ہزا اسم فاعل کی حالت میں بھی قوت دی جایا کرتی ہے۔ مثلاً: اَنَّا مُحِب لَكَ وَ مُكُرْم لزَيْدِ بولا كرتے ہیں اور يہي مذہب رائے ہے 'جیسا کہ تم خود د کھے سے ہو۔

اب ہم مقصود کی جانب رجوع کرتے ہیں کہ رسول اللہ ساتھی کا نام محمہ اور احمہ ہے 'کیونکہ جس قدر غیری حمد کی گئی رسول اللہ ساتھی اس سے کیر تر اور افضل تر کے مستحق ہیں 'پس بید دولوں اسم مفعول پر واقع ہیں۔ یمی نحو نمیین کا ندہب مختار ہے اور کی مدح میں وسیع اور معنی میں مکمل ہے۔ اگر اس سے معنی فاعل کا ارادہ ہوتا ہے جماد نام ہونا چاہئے تھا' جس کے معنی ہالجہ ہیں 'گرنام مبارک تو محمد ساتھی ہے ' جس کے معنی ہیں۔ یہ تو نھیک ہے گئی مائی مبارک کا حماد ہونا ضروری جس کے معنی محمود کثیر ہیں۔ یہ تو نھیک ہے جب کہ بنی ماٹھی سب مخلوق سے بڑھ کر پروردگار کی حمد کرنے والے تھے ' گراس اعتبار ہے جس مبارک کا حماد ہونا ضروری کھا' لیکن بیہ تو نبی ساتھی کی امت کا نام ہے جے حمادون کما گیا ہے۔ دقیقت بیہ ہے کہ ان دونوں اساء کا اشتقاق نبی ساتھ کی امت کا نام ہے جے حمادون کما گیا ہے۔ ور ان دونوں اساء کا اشتقاق نبی ساتھ کی وجہ سے بی نبی ساتھ کے مستحق ہیں کہ اسم مبارک ان اظاق و شاکل حجاد ہی ساتھ ہی وہ ہیں جن کی حمد اہل دنیا و آخرت اور اہل زمین و آسان کرتے ہیں اور جب اس قدر خصائل محمودہ آپ میں پائے گئے ہیں' جن کے آسان کرتے ہیں اور جب اس قدر خصائل محمودہ آپ میں پائے گئے ہیں' جن کے آسان کرتے ہیں اور جب اس قدر خصائل محمودہ آپ میں پائے گئے ہیں' جن کے آسان کرتے ہیں اور جب اس قدر خصائل محمودہ آپ میں پائے گئے ہیں' جن کے تقشیل و اضافے کے مقتصی ہیں' رسول اللہ ساتھ کے ساتھ' بو قدر و صفت شارے کے ساتھ کے ساتھ' بو قدر و صفت شارے کو کر اس کی گئے۔

رسول الله طَيْدِيم كانام مبارك ، محديك ركما كيايا احد طَيْديم:

ایک گروہ کا قول ہے' اننی میں ابوالقاسم سمیلی وغیرہ ہیں کہ نبی ملی کا نام

مبارک احمد پہلے رکھا گیا اور محمد بعد میں۔ وہ کتے ہیں کہ حضرت مسے طابق نے ای لیے بشارت میں احمد فرمایا ہے اور ای لیے ایک لمبی حدیث میں ذکر ہے کہ حضرت موی طابق نے دعار کی کہ اے اللہ! میں اس شان کی ایک امت دیکھ رہا ہوں' تو اے میری امت بنا دے۔ فرمایا' اے مویٰ! یہ تو امت احمد ہے۔ حضرت مویٰ طابق نے عض کیا:

«اَللَّهُمَّ اجْعَلْنِيْ مِنْ أُمَّةِ اَحْمَلَ»

"اللي مجھے احمد (التَّيَةِم) كي امت ميں ہي بنا دے-"

یہ گروہ کہتا ہے کہ اسم مبارک محمد طاق خاص قرآن مجید میں بی ﴿ وَ اُمنُوا بِمَا لُوْلَ عَلَى مُحَمَّدُ ﴾ اور ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّٰهِ ﴾ آیا ہے۔ وہ کتے ہیں کہ احمد تو تفضیل فعل فاعل ہم جس کے معنی اپنے پروردگار کے حامدین میں ہے احمد ہیں اور محمد بمعنی محمود ہے یعنی جس کی حمد ظائق کرے۔ پس یہ بات وجود اور ظهور نبوی کے بعد ہے اور اہل بعد بی موقف کا قیامت کو حمد کرنا بھی ظهور آئی خرات ظهور پر مترتب ہے۔ غرض یہ وجہ ہے موقف کا قیامت کو حمد کرنا بھی ظهور آئی خرات ظهور پر مترتب ہے۔ غرض یہ وجہ ہے کہ اسم مبارک احمد شائع ہے اسم مبارک احمد شائع ہے ساخر کیا گیا۔ یہ وجہ ایسی ہے جس کا اقرار ہرایک عالم اہل کتاب بھی جے اللہ تعلق نے ایمان ارزانی عطا فرمایا ہے ، حمل کا قرار ہرایک عالم اہل کتاب بھی جے اللہ تعلق کے ایک ایمان ارزانی عطا فرمایا ہے ، کرے گا۔

اب ہم اس نص کا ذکر کرتے ہیں جو اہل کتاب کے نزدیک تورات میں ہے اور اس کی تفسیر میں جو اختلاف ہے وہ چند وجوہات کی بنا پر بیہ ہے۔

تورات میں اسم مبارک کا ہونا: (۱) جیسا کہ انجیل میں اسم مبارک احمد طاق کے ہے۔ ایسا ہی انجیل سے پہلے اسم مبارک محمد طاق کے کا ہونا پایا جاتا ہے۔ توراۃ عربی میں حضرت اسلعیل طائق کے ذکر میں ہے کہ:

دواسلیل کے بارے میں میں نے تیری سنی اور میں نے اس کو برکت و امن بماد ماد سے دی۔ (پھر حضرت اسلیل طابقہ کے ذکر کے بعد ہے) اس کے بارہ سردار ہوں گے۔ عظیم وہ ہو گاجس کا نام مادماد ہے۔"

علماء مومنین اہل کتاب کے نزدیک بیہ صریح اسم مبارک محمد نبی ساڑی کا ہے۔

توراۃ کی ایک شرح میں اس متن کے نیچ شارح کا لکھا ہوا میں نے دیکھا ہے کہ

ان دونوں مقامات پر ہمارے سید و مولی نبی ساڑی کا اسم مبارک محمد درج ہے۔ کیونکہ
جب تم ان دونوں کلمات پر غور کروگے تو ان میں اسم محمد کے حروف پاؤگے۔ محمد کے

دونوں میم اور دال تو بماد ماد 'مادماد کے دونوں میم اور ایک دال کے مقابلہ میں ہیں۔
اسم محمد سے ح رہ گی وہ ان دونوں اسموں کے بقیہ حروف میں پوری ہو جاتی ہے 'وہ

بقیہ حروف ب اور دونوں الف اور دوسری دال ہیں۔ کیونکہ ح کے عدد آٹھ ہیں اور

بٹا ا' د کے مجموعی اعداد بھی آٹھ ہیں' تو تورات کے دونوں اسماء میں اسم مبارک

محمد کا ۱۳/۳ یعنی تین جو تھائی حصہ تو بعینہ موجود ہے۔ رہا ۱۳/ ایعنی ایک چو تھائی حصہ تو

اس پر تورات کے کلمان کے بقیہ حروف صورت کتابت پر دلالت کر رہے ہیں۔

اس پر تورات کے کلمان کے بقیہ حروف صورت کتابت پر دلالت کر رہے ہیں۔

اگر کوئی پویٹھ کہ اس ٹادیں میں تمہارا متند کیا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ علاء یہود کا تورات کے حروف مشکلہ کی تاویل میں ممتند ہے وہی ہمارا بھی ہے 'مثلاً تورات میں ہے کہ:

"اے مویٰ! بنی اسرائیل ہے کہ دے کی ایک شخص اپنے کیڑے کے گوشہ پر ایک نیلا ڈورا لگائے جس کے آٹھ سرکے ہوں اور ان میں پانچ گرمیں ہوں اور اس کانام صنیصینت رکھا جائے۔"

علاء یہود کتے ہیں کہ اس کی تاویل و حکمت یہ ہے کہ اس کے پیھنے اور نام لینے
سے اللہ تعالیٰ کے فرائض یاد آ جائیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل کو (۱۱۳)
احکام دیئے تھے۔ اب دیکھو کہ صبصیت کے اعداد (۲۰۰۰) ہیں (ص:۴۰ ئی:۱۰ ص:۴۰ ص:۴۰ می:۱۰ می:۱۰ می:۱۰ می:۱۰ می:۱۰ مین اور ۵ گر ہیں ساا ہوتے ہیں۔ گویا یہ کیڑا اپنی صورت اور نام سے بتلا رہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فرائض کو یاد رکھ۔ میں شارح کمتا ہے کہ بعض مفسرین نے جو کما ہے کہ:

"ان دو حرفوں سے مراد جداً جداً ہے کیونکہ تورات میں لفظ مآد مفرد طور پر مجى بمعنى جداً آیا ہے۔"

یہ صحیح نہیں' جس کو بماد ماد کی باء متصلہ غلط بتا رہی ہے انا اکر مک بجداً میں حرف ب کلام متنقیم میں سے نہیں' مگر بماد ماد تو ایسا لفظ ہے کہ جب الواح جواہر کی تورات ازلید کو جو حضرت کلیم اللہ طالاً پر اتری تھیں' خط یونی میں نقل کیا گیا تو یہ لفظ صرف ب سے موصل تھا' جس سے ثابت ہوا کہ نہ تو یہ ماد ہے اور نہ اس کے معنی جداً ہیں۔ اس کی دلیل دو سری جگہ ہے کہ حضرت ابراہیم طالاً کو حضرت اسلیل طالاً کی بابت اللہ تعالیٰ نے قرمایا:

"اس سے بارہ سردار تکلیں گے اور ان میں سے ایک کی اولاد میں سے بمادماد او گا۔"

یمال ہے معلوم ہو گیا کہ دونوں حرف ایک معین سردار کا اسم علم ہے 'جو نبی اسلیل ہو گا۔ اب جو جھنے مرف ب کو بمعنی مصدر (تاکید کے لیے) کہنا ہے 'اس کا قول باطل ہو گیا۔ کیونکہ اس میں اسم شخص ہونے کی تصریح اس شخص کے دعویٰ کو تو رقی ہے جو اسے کسی معنی کا نام بڑائی ہے۔

اس مخض کے سوا اورول نے کہا جنی سٹھیے کے اسم مبارک کے تورات میں ہونے کا جُوت دینے کے لیے اس بے جا تکلف کی ضرورت بھی کیا ہے ' تورات میں رسول اللہ سٹھیے کا اسم مبارک تو اور بھی زیادہ صراحت ہے ہے۔ کیونکہ تورات زبان عبریہ (عبرانی) میں ہے جو لغت عربیہ سے قریب اور دیگر افغات کی نسبت عربیت کے قریب اور دیگر افغات کی نسبت عربیت سے قریب اور دیگر افغات کی نسبت عربیت اور تکم کا ہے۔ تفخیم یا ترقیق سے ' ضم یا فنخ ہے۔ چنانچہ ہر دو لغات کے مفردات پر نظر غور ڈالنے سے یہ بات بخولی سمجھ میں آ سکتی ہے۔

| عبري  | عربي  | 7,000                          | ا عبری | عربي |
|-------|-------|--------------------------------|--------|------|
| 570   | 0-5   | عربي مين لام پرضمه ہے اور آواز | لو     | K    |
| عولام | عالم  | الف واؤكے درميان درميان        | it.    | - 7  |
| کیس   | کیس 💮 | 1                              | قدسى   | قدس  |
| يوكل  | ياكل  | 1                              | انا    | انت  |

|          | 242                                       |                                                      |                                                        |                         | 2.5                      |
|----------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------|
|          | عبری                                      | عربي                                                 | ******                                                 | عبري                    | عربي                     |
| ESECT.   | تئين                                      | تين                                                  |                                                        |                         | H                        |
|          |                                           |                                                      | عبرى ميں ياءاول پر ضمہ اور                             | يۇتى                    | يأتى                     |
| التقوي ا | اولوه                                     | اله                                                  | الف وواؤكے درميانی آواز                                | قدسحا                   | قدسک                     |
|          | اولوهينو                                  | الهنا                                                |                                                        | ممنو                    | منه                      |
|          | ابوتينا                                   | ابانا                                                |                                                        | ميهوذا                  | يهوذا                    |
| -        | ياصباءالوهيم                              | ياصبعالله                                            |                                                        | شمعنيخأ                 | اسمعتک                   |
|          | ي عبده الوسيم                             | ي صبع الله                                           |                                                        | سمعتبات                 | سمعت                     |
| TE       | ابنو                                      | ابن                                                  | 9.55                                                   | می                      | من                       |
|          |                                           | 1,50                                                 |                                                        |                         |                          |
|          | ابنو                                      | ابن                                                  | ﴿ وَالْفِ كَا دِر مِيانِي آواز                         | می<br>مینو              | من                       |
|          | ابنو<br>حالوب                             | ابن<br>حليب                                          | ۱۹۶۶ الف کی در میانی آواز<br>۱۹۶۶ - ا                  | می<br>مینو              | من<br>يمينه              |
|          | ابنو<br>حالوب<br>لو تو کلو ا              | ابن<br>حلیب<br>لاتاکلوا                              | و والقالي ورمياني آواز                                 | می<br>مینو<br>لو        | من<br>يمينه<br>له        |
|          | ابنو<br>حالوب<br>لو تو کلو ا<br>کتب المشی | ابن<br>حلیب<br>لاتاکلوا<br>کتبالمثنی<br>لاتاکل الجدی | ۱۹۶۵ الف کی در میانی آواز<br>الکار کاران الکار کارانان | مى<br>ميئو<br>لو<br>امو | من<br>يمينه<br>له<br>أمة |

ہر دو لغات کی نقارب (قریب قریب ہونے) گیاں ہیں بحث طویل ہے اور اس کے اندر دہ راز بھی مخفی ہے جو دونوں شریعتوں کے نقاب میں ہے اور جس وجہ ہے آن جر آن اور تورات کا ایک ساتھ ذکر فرمایا گیا ہے کہ چند مقامات پر قرآن اور تورات کا ایک ساتھ ذکر فرمایا گیا ہے کہ چنانچہ فرمایا کہ:

﴿ أُوَلَمْ يَكَفُرُواْ بِمَا أُوتِي مُوسَىٰ مِن قَبْلٌ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظَاهَرَا وَقَالُواْ سِحْرَانِ تَظَاهَرَا وَقَالُواْ إِنَّا بِكُلِّ كَفِرُونَ ﴿ إِنَّ قُلْ فَأَتُواْ بِكِنَابٍ مِنْ عِندِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبَعُهُ ﴾ (القصص ٨١/٨٤٤)

''کیا اس سے پہلے جو کچھ موکیٰ کو دیا گیا تھا اس کا کفر نہیں کر چکے۔ انہوں نے کہا کہ دونوں جادوگر ہیں' ایک دوسرے کی مدد پر انہوں نے کہا ہم دونوں کو نہیں مانتے۔ کمہ (کیجیٰ) کہ کوئی کتاب اللی الیی لے آؤ جو ان دونوں (تورات و قرآن) سے زیادہ ہدایت نماہو' میں اس پر چلوں گا۔''

اور سورہ انعام میں وحی کے رد میں فرمایا:

﴿ قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَلَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ ﴾ (الأناء 1/4)

"دریافت کرو جو کتاب موی لے کر آئے تھے جو لوگوں کے لیے نور وہدایت تھی وہ کس نے اتاری تھی۔"

اس کے بعد فرمایا:

﴿ وَهَلَذَا كِتَنَابُ أَنْزَلْنَهُ مُبَادَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (الانعام ٢/ ٩٢) "بي كتاب جي جم نے اتارا' مبارك ہے اور اپنے سے پہلى كتابوں كو سچا تُصراتی ہے۔"

ای سورت کے انظر میں فرمایا:

﴿ ثُمَّةَ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ تَمَامًا عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَثَنَةٍ لِمَامًا عَلَى الَّذِي أَخْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَثَنَةً لَعَلَّهُم بِلِقَآءِ رَبِهِمْ يُؤْمِثُونَ ﴿ وَهَذَا كِنَابُ أَنزَلْنَكُ مُبَارَكُ فَالْكِنُ وَاتَقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْخَمُونَ ﴾ كِنَابُ أَنزَلْنَكُ مُبَارَكُ فَالْكِنُ وَاتَقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْخَمُونَ ﴾

(الأنعام ٦/ ١٥٤\_٥٥١)

" پھر ہم نے موی کو کتاب دی جو خویوں کی کامل اور ہر ایک تفصیل پر مشتمل اور ہدایت اور رحمت تھی' تاکہ وہ لقاء ربائی ایمان لائیس اور اس کتاب کو ہم نے اتارا ہے' برکتوں والی ہے' اس پر چلو اور تقوی رکھو تاکہ تم پر رحم کیا جائے۔"

آل عمران کے شروع میں ہے:

﴿ زَنَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُّهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَّئَةَ وَٱلْإِنِي وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَئَةَ وَٱلْإِنِي إِلَّا عَمِونَ مُرَاتًا عَلَيْكُ وَالْعَالِينَ إِلَيْ اللهِ عَمِونَ ٢٠١٤)

"آپ پر کتاب حق کے ساتھ اثاری جو اپنے سے پہلی کی تصدیق کرتی ہے اور قبل ازیں لوگوں کی ہدایت کے لیے تورات اور انجیل اثاری۔"

يھر فرمايا:

﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَ مُوسَىٰ وَهَدُرُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَاهُ وَذِكُلَ لِللَّهُ وَلَكُلُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَهُم مِنَ السَّاعَةِ لَلْمُنْقِينَ وَهُم مِنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ فَي وَهُم مُنكِرُونَ فَي السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ فَي اللَّهُ الْفَانَتُمُ لَمُ مُنكِرُونَ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنكِرُونَ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنكِرُونَ فَي اللَّهُ اللّ

"پھر ہم نے موی اور ہارون کو فرقان و ضیاء اور متفین کے لیے ذکر دیا 'جو اپنے رہ میں ہے جو اپنے دیا ہو اپنے رہ کے اپنے اور قیامت سے خوف رکھتے ہیں۔ یہ ذکر مبارک ہے جس کو ہم نے اتارا ہے کیا تم اس کا انکار کرو گے۔ "

بے شک یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ ملائھ کا قصہ بیان فرمایا اور اے بار بار دہرایا ہے اور اس پیرایہ میں نبی ملٹھیا کی تسلی فرمائی ہے ' چنانچہ جب لوگوں نے نبی ملٹھیا کو تکلیف و ایذا دی تو فرمایا:

﴿ وَلَقَدْ أُوْذِي مُوسَلَى بِالْأَشِي مِنْ هَٰذَا فَصَبَرَ ۗ

" تحقیق موی اس سے زیادہ ستا کے اور انہوں نے صبر کیا۔"

ہے جو علانیہ ماں پر چڑھ ہیٹھتا ہو تو اس امت میں بھی ایسا تھیں پایا جائے گا۔ اب تم اس نناسب میں جو دونوں کتابوں اور دونوں شریعی (مراد وہ شریعت

صیحہ ہے جس میں تغیرو تبدل نہیں ہوا) اور دونوں امتوں اور دونوں زبانوں میں ہے تامل کرد اور اس تامل کے ساتھ محمد ملتی اور مادماد کے حروف پر نظر ڈالو۔ ماد ماد کو ماذ ماذ بھی لکھا گیا ہے۔ میم تو محمد اور ماد ماد میں برابر ہیں' الف و ح کا مخرج ایک ہے (محمد و

ماذ بھی لکھا گیا ہے۔ یہم تو محمد اور ماد بین برابر ہیں اٹھے وی 8 سرے ایک ہے اسماد ماد ماد ایک ہو گئے) اگر ماذ ماذ بھی کہیں تب بھی دال کی جگہ ذال بہت سے مقامات میں

بولی جاتی ہے۔ مثلاً ایحاذ واحد کو اور قوذس قدح کو' وجہ بیر ہے کہ و' ذرونوں متقارب

(قریب قریب) ہیں اور دونوں زبانوں پر غور کرنے سے پچھ شک نہیں رہ جاتا کہ ہے دونوں اسم ایک ہی ہیں۔ ہمارے مدعا کے لیے اور بھی نظائر ہیں' مثلاً مویٰ عبرانی میں

دولوں اسم ایک ہی ہیں۔ ہمارے مدعالے سے اور بی نظار ہیں مسلامو ی سمران کی م موشی ہے اور موشی مرکب ہے' مویانی اور شی درخت کو کہتے ہیں۔ چونکہ نبی ساتھ الم

پانی اور ورخت کے پاس سے نکالا گیا تھا اس لیے سے نام رکھا گیا۔ غرض محمد اور ماذ ماؤ
میں وہی فرق ہے جو موی اور موثی میں ہے۔ علی ہذا استعمل کو عبرانی میں یشماغیل
اور عیص (برادر یعقوب بلائل) کو عیصے کتے ہیں غرض مختلف علوم میں ایسی نظائر بہت
ہیں اور اشتقا قات میں بھی۔ جنانچہ یسمعون کو بشماعون اقیم کو آقیم المم کو لاھیم من
قارب کو می قارب اخو تھم کو آخیہم ہولتے ہیں اور یہ ایسے قواعد ہیں جن کا اعتراف
علماء اہل کتاب میں سے ہرایک مومن عالم کرے گا۔

اس تمام بحث سے ہمارا مقصود یہ ہے کہ نبی طاقیۃ کا اسم مبارک محد اورات میں بھی محد ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں محد ہے (ساقیۃ) اب ربی یہ بات کہ مسیح میالئا نے بی ساقیۃ کا ذکر خیراسم مبارک احمد کے ساتھ کیا ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید سے خابت ہوتا ہے۔ تو اس کے یہ نتیجہ نکلے گا کہ اسم مبارک احمد اسم مبارک محمد سے جو تو اس مبارک محمد سے حقدم تورات میں ہے بعد میں تعجم ہوا ہے گو قرآن مجید میں اسم مبارک محمد سے متقدم ہے اور دونوں (قوراة و قرآن) سے دمیان مذکور ہے۔

# تورات میں اسم محمد کیوں ہے ہو انجیل میں احمد کیوں؟ اور قرآن مجید میں دونوں کیوں جمع ہوئے

ان دونوں اساء محمد اور احمد میں جو وصفیت ظاہر کرتے ہیں 'علمیت کے لحاظ ہے فی الحقیقت اس میں کچھ تضاد نہیں بلکہ دونوں کے معانی مقصود ہیں۔ رہی یہ بات کہ تورات میں مجمد کیوں ہے اور مسح طالئ نے احمد کیوں کما۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جس امت کے نزدیک جو وصف زیادہ تر معروف تھا اس کے ساتھ نبی ساڑھیا کا ذکر خیر فرمایا گیا۔ اس کی شرح یہ ہے کہ محمد حمد سے مفعل کے وزن پر ہے اور یہ اس کثیر الاوصاف شخص کو کتے ہیں جس کے فصال حمیدہ اور صفات ستودہ پر مسلسل اور مکرر تحد کے بعد حمد کی جائے۔ اس اسم کے معنی کی معرفت تب ہو سکتی ہے جب فصال خیر

اور انواع علوم و معارف اور اظاق و اوصاف و افعال ہے' جن پر حمد کا تکرار ضروری ہے' معرفت حاصل ہو اور اس میں شک نمیں کہ بنی اسرائیل علم اول کے صاحب تھے اور ان کو وہ کتاب ملی تھی جس کی صفت اللہ تعالی نے یول فرمائی ہے:

﴿ وَكَ تَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لَكُلِ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِلْمُ اللّٰعِراف ١٤٥/١)

"اس کے بعد ہم نے موی (ملائلہ) کو ہر شعبہ زندگی کے متعلق نصیحت اور ہر پہلو کے متعلق واضع ہدایت تختیوں پر لکھ کر دے دی۔"

یں وجہ ہے کہ حضرت موئی بیلائی کی امت حضرت میج بیلائی کی امت سے علم و معرفت میں زیادہ تر وسیع تھی اور یہی وجہ ہے کہ حضرت میج کی شریعت تورات اور احکام کے بغیر کامل نہیں ہی تی ۔ تم حضرت میج بیلائی اور ان کی کرامت کو دیکھو کہ وہ احکام میں دار و مدار تورات پر رکھتے ہیں اور انجیل تورات اور اس کے محان کی شکیل کرتی ہے۔ اور قرآن مجید دی کتابوں کے محان کا جامع ہے۔ غرض اس امت (یہود) کو تو نبی ساتھ کی شاخت اسم تھی کے ساتھ کرائی گئی جو خصال خیر کا جامع ہے، جن کی وجہ سے آپ بار بار حمد کے مستحق کی اور امت میج کو نبی ساتھ کرائی گئی ہو خصال خیر کا جامع ہے، جن کی وجہ سے آپ بار بار حمد کے مستحق کی ہیں کہ تمام وہ محالہ جن کا شاخت اسم احمد کے ساتھ کرائی گئی ہے، جس کے معلی ہیں کہ تمام وہ محالہ جن کا مستحق کوئی شخص ہو سکتا ہے، نبی ساتھ کرائی گئی ہے، جس کے معلی ہیں کہ تمام وہ محالہ جن کا مستحق کوئی شخص ہو سکتا ہے، نبی ساتھ کرائی گئی ہے، جس کے معلی ہیں کہ تمام وہ محالہ جن کا مستحق کوئی شخص ہو سکتا ہے، نبی ساتھ کرائی گئی ہے، جس کے معلی ہیں کہ تمام وہ محالہ جن کا مستحق کوئی شخص ہو سکتا ہے، نبی ساتھ کرائی گئی ہے جس کے معلی ہیں کہ تمام وہ محالہ جن کا مستحق کوئی شخص ہو سکتا ہے، نبی ساتھ کرائی گئی ہے جس کے معلی ہیں کہ تمام وہ محالہ جن کا مستحق کوئی شخص ہو سکتا ہے، نبی ساتھ کرائی گئی ہو سکتا ہے۔ نبی ساتھ کرائی گئی ہو سکتا ہے کہ ساتھ کرائی گئی ہو سکتا ہے، نبی ساتھ کرائی گئی ہو سکتا ہے کرائی گئی ہو سکتا ہے کہ ساتھ کرائی ہو سکتا ہو کہ ساتھ کرائی گئی ہو سکتا ہو کہ کرائی گئی ہو سکتا ہو کرائی گئی ہو سکتا ہو کہ کرائی گئی ہو کرائی ہو کرائی ہو کرائی ہو کرائی گئی ہو کرائی ہو کرائی ہو کرائی ہو کرائی ہو کرائی ہو کرائی

اس کی وجہ یہ ہے کہ حفرت مسیح کی امت کو ریاضات و اخلاق و عبادات میں جو درجہ حاصل ہے وہ امت موسوی کو نہیں۔ ان کی کتاب کو دیکھو' اس کا بڑا حصہ مواعظ و زہد و اخلاق ہے اور نہ کوئی حکم و عفو کی تعلیم۔ چنانچہ کہا گیا ہے کہ شریعتیں تین ہیں۔

شریعت عدل' جو تورات ہے۔ اس میں تھم اور قصاص ہے۔

شریعت فضل' جو انجیل ہے۔ اس میں عفو اور مکارم اخلاق اور درگذر و احسان کی تعلیم ہے۔ مثلاً اس میں درج ہے کہ جو شخص تیری چادر چھینے تو اس کی اس بیر بن بھی دے دے 'جو تیرے دائیں رخسار پر طمانچہ لگائے اس کی

جانب بایاں رخسار بھی کر دے ' جو تحقیے ایک میل بیگار لے چلے تو اس کے ساتھ دو میل چل وغیرہ وغیرہ ۔

شربعت عدل و فضل کی جامع ہے جو قرآن مجید ہے۔ قرآن مجید کو دیکھو کہ وہ عدل کا بیان ہے اور اسے فرض قرار دیتا ہے۔ پھر فضل کا بیان کر تا ہے اور لوگوں کو اس کی جانب بلاتا ہے فرمایا:

﴿ وَجَزَّوُا سَيِتَمَةِ سَيِتَةُ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَى وَأَصَّلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّمُ لَا يُحِبُ الظَّوِينَ (إِنَّهُ اللَّهِ إِنَّمُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ (إِنَّهُ (الشوري ٤٠/٤٢)

"بدی کا بدلہ بد ہے اتناہی' پھرجو کوئی معاف کر دے اور صلح کر لے تو اس کو اللہ پاک ہے چرج ملے گا' اللہ ظالموں کو پیند نہیں کر تا۔"

خلاصہ مطلب یہ بھی کہ جس طرح حفرت مسیح طِلِما کی شریعت شریعت فضل نیز شریعت موسوی کی سی اللہ کا وہ اسم مبارک لیا گیا جو افضل التففیل جہاری طرح اس امت کے سامنے نبی سی کا کا وہ اسم مبارک لیا گیا جو افضل التففیل جہار فضل و کمال پر دال۔ اب رہی وہ کتاب جو کتب سابقہ کے محاسن کی جامع ہے۔ اس وفول اساء مبارک ہیں۔ اس فصل پر خوب تدیر کرو اور اساء کے ساتھ معانی کو جو اور اللہ و مناسبت ہے اسے انجھی طرح فراس میں کر لو (الحمد لللہ)

رہا قول ابوالقاسم کا کہ نبی ساتھ کا اسم مبارک محد ظہور کی دیے بعد ہے کیونکہ خلا اُق کا حمد کے بعد حمد کرنا ای وقت مترتب ہوتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ اسم مبارک احمد اسم مبارک احمد اسم مبارک احمد اسم مبارک احمد اسم مبارک محمد ہیں ہیں ہیں ہیں ہورد گاری حمد مبارک محمد ہے متقدم ہے 'اس دلیل کے ساتھ کہ احمد کے معنی ہیں 'پروردگاری حمد کرنے والو اور بیہ مقدم ہے اس امر پر کہ خلا اُق اس شخص کی حمد کرے ہو اوا اور بیہ مقدم ہے اس امر پر کہ خلا اُق اس شخص کی حمد کرے ہو واضح ہو کہ ہم اس قول کو اس بناء پر توضیح مان کتے ہیں جب کہ لفظ احمد فعل فاعل سے تفضیل سمجھا جائے 'لیکن دو سرے قول صحیح کی صورت میں کہ فعل مفعول سے تفضیل سمجھا جائے 'تب بیہ قول ٹھیک نہیں جس کی مفصل تقریر پہلے لکھی جا چکی ہے۔ واللہ سجانہ و تعالیٰ اعلم۔

### چوتھی فصل

### لفظ آل کے معنی اور اشتقاق واحکام کابیان

آل کے معنی: واضح ہو کہ لفظ آل کی تحقیق میں دو قول ہں:

قول اوّل الله على الله الله الله عنه (ه) همزه سے بدل كر آل ہو گيا۔ پھراور الفاظ ير قیاس کے سوات کے لیے آل بنالیا اور جب اس کی تضغیر بنانے

لگے۔ تب این اصلیت پر آگی۔ کیونکہ آل کی تفغیر أمیل ہے۔

علماء کہتے ہیں چونکہ یہ ایک قرح کی فرع تھا۔۔۔ اس لیے جن اساء کی طرف اس کی اضافت ہو سکتی ہے' اسے بھی مخصو ﴿ ریا گیا ہے ' مثلاً بید کہ اسے اساء زمان و 🕡 مکان کی جانب مضاف نہیں کرتے اور نہ اعلام کے سوا اور کسی جانب' مثلاً آل رجل اور آل امراة نهيں بولتے بلكہ بجزعظيم القدر شخص 🌊 در سمى جانب اس كو مضاف نہیں کرتے۔ واضح ہو کہ یہ قول چند وجوہات کی بنا پر ضعیف کے کہ:

- اس يركونى دليل نبيل كه آل دراصل الل --
- ② اس سے سمبی سبب کے بغیر اور باوجود مخالفت اصل کے قلب شاذ کا جائز ہونا لازم آتا ہے۔
- آہ ہم دیکھتے ہیں کہ لفظ اہل عاقل وغیرہ کی طرف مضاف ہوتا ہے اور لفظ آل
- لفظ ابل علم اور نکرہ دونوں کی طرف مضاف ہوتا ہے برخلاف آل کے 'جو ایے معظم شخص کی طرف ہی مضاف ہوتا ہے جس کی شان بد ہو کہ اس کی جانب دو سرے کو رجوع کرنا پڑے۔
- اہل ظاہر و مضم دونوں کی جانب مضاف ہو تا ہے اور آل کو مضمر کی جانب

مضاف کرنے میں علماء نحو کا اختلاف ہے۔ جو اسے جائز کہتے ہیں وہ شاذ و قلیل ہیں۔

﴿ جَب كُونَى هُخْص آل كى جانب مضاف ہوتا ہے تو وہ خود بھى اس ميں داخل ہوتا
 ﴿ چَانْچِه آدْخِلُوا اَلَ فِرْعَوْنَ آشَدَّ الْعَدَابِ اور اِلاَّ الِ لُوْطِ نَجَيْنَا هُمْ بِسَحَرٍ وَعَيْره ہے بھى ظاہر ہوتا ہے۔

حدیث میں ہے: اللّٰهُمْ صَلِّ عَلَی اللهِ آبِی آؤهٔی قاعدہ ندکورہ تو اس صورت میں ہے جب صاحب اضافت کا جداگانہ ذکر نہ ہو' لیکن جب اس کا جدا ذکر ہو اور آل کا جدا تب بعض تو کھتے ہیں کہ اس کا ذکر گویا دو دفعہ ہو گیا' ایک تو لفظ آل کے اندر اور دو سرے مفرد طور پر اور بعض کتے ہیں کہ جب جداگانہ اس کا ذکر موجود ہے تو پھر اس کو بھی آل میں دو الل کرنا کیا ضوری ہے۔ اب دیھو اہل اس کے برخلاف ہے' کیو نکہ جب تم کمو گے جانا تھائی زَیْدِ تب خود زید اس کے اندر شامل نہ ہوگا۔

روسرا قول ایر ہے کہ آل کی کی اول ہے ' چنانچہ صاحب صحاح نے اس کا ذکر اول سے معنی اس کے اہل و عمال و اتباع لکھے ہیں۔ ان کے باب میں کیا جاور آل الرجل کے معنی اس کے اہل و معنی و اتباع لکھے ہیں۔ ان کے نزدیک یہ لفظ آل ہوں سے مشتق ہے جس کے معنی رجوع ہیں اور آل الرجل سے مراد وہ لوگ ہیں جو جس کی طرف رجوع رکھتے ہیں اور مضاف ہوتے ہیں اور سیاست وغیرہ میں ان کا مآل کار وہ جو تا ہے۔ چنانچہ ایالت کے معنی سیاست بھی ای لیے آئے ہیں اور چو نکہ انسان کے لیے خود اپنے نفس پر سیاست زیادہ ضروری ہے۔ اس لیے لفظ آل میں وہ بھی داخل ہو تا ہے۔ غرض یہ مادہ سیاست زیادہ خودی ہے۔ اس لیے لفظ آل میں وہ بھی داخل ہو تا ہے۔ غرض یہ مادہ اس اور حقیقت شے کا نام تاویل ہو تا ہے۔ خرض یہ مادہ ہو کیکہ حقیقت شے کا نام تاویل ہے کیونکہ حقیقت وہی ہے جس کی طرف رجوع کیا جائے۔ اللہ تعالیٰ نے ان معنی میں فرمایا ہے:

﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَمْ يَوْمَ يَأْقِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ ٱلَّذِينَ شَوْهُ مِن فَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ ﴾ (الاعراف //٥٢) "وه حقيقت عال كي بي منتظر بن عمر جب حقيقت كط كي توجو اس سے

پیشتراہے بھولے رہے تھے' وہ کہیں گے کہ ہمارے رب کے رسول حق لائے تھے "

و کیھو یمال جو کچھ رسولوں نے بنایا تھا' اس کی حقیقت کے تھلنے اور تھلم کھلا د کیھنے کا نام تاویل فرمایا' انہی معنی میں ہے تاویل رؤیا جس کے معنی وہ حقیقت خارجہ ہے جو عالم مثال میں خواب د کھنے والے کے لیے بتلائی گئی ہے:

﴿ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ إِنَّ النَّاءَ ١٩/٤٥)

"بی ہے بہتراور اچھاانجام۔"

میں لفظ تاویل جمعنی عاقبت ہے ، وجہ رہ ہے کہ عواقب امور وہ حقائق ہیں جس کی طرف رجوع کرنا چاہیے تاویل کے معنی تفییر بھی ای لیے ہیں کہ تفییر کلام ہے اس معنی و حقیقت کا جو مراد فائل ہو بیان ہو تا ہے۔ کہتے ہیں کہ اس معنی کے اعتبار سے لفظ اول بنا ہے۔ کیونکہ اعداد کی مہل اور بنیاد جس پر فرع نکلتی ہے ، پہلا عدد ہو تا ہے اور ای معنی کے لحاظ ہے آل کے معنی نفس شخص ہیں۔

اس قول کے قائل کہتے ہیں کہ اہل عرب افظ آل کو اضافت کے ساتھ بالالتزام استعال کرتے ہیں۔ بجز شاذ و نادر اور سے بھی التزام کے اسے ظاہر کی طرف مضاف کرتے ہیں اور مضمر کی طرف (بجز قلیل) نہیں 'کو ابن مالک دغیرہ بعض نحویوں نے مضمر کی طرف اضافت کا ہونا جائز بتلایا ہے۔

بعض نحویوں کا بیہ بھی خیال ہے جیسا کہ اکثر اقوال سے واضح ہے کہ یہ لفظ ذوی العقول کی طرف ہی مضاف کیا جاتا ہے۔ گر ایک شاعر کے کلام میں آل اعوجا بھی واقع ہوا ہے۔ اعوج گھو ڑے کو کہتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ اس لفظ کے احکام میں سے بیہ ہے کہ اس کی اضافت بھشہ جلیل القدر صاحب شان شخص کی جانب ہوتی ہے ' یعنی آل حائک' ال الحجمام یا ال رَجل کوئی نہیں بولٹا۔ حَائِک جمعنی جولاہا۔ حَجام چھھایا منگی لگانے والا۔

آل کے معنی: اب ہم اس کے معنی لکھتے ہیں' آل الرجل کے معنی ہیں خود اس کی ذات اور جو اس کا اتباع کرے اور اس کے اہل وا قارب ہوں۔ پہلے معنی کے اعتبار

ے نبی اکرم ملی کی اور شاد ابواوئی کے حق میں جب وہ صدفہ کے کر آئے تھے۔
اللّٰهِم صَلِ عَلَى الِ اَبِى اَوْفَى ہے اور الله تعالی کا ارشاد سَلاَمٌ عَلَى الِ يَاسِيْن <sup>⊕</sup> اور
رسول خدا طاق کا ارشاد کمّا صَلَّیْتَ عَلَى ال ابراهیم ہے۔ آل ابراہیم سے مراد خود
حضرت ابراہیم طالق ہیں۔ کیونکہ نبی اکرم طاق ہیل پر جو درود مطلوب ہے وہ حضرت
ابراہیم طالق کا ساہے ' ربی ان کی آل وہ ان کی تبعیت میں ہے۔

ایک گروہ ان کے برخلاف ہے ' وہ کہتے ہیں کہ آل کے معنی صرف اتباع و اقارب ہیں اور اور اقارب ہی اقارب ہی اتباع اور اقارب ہی مراد ہیں۔ چنانچہ کھا صَلَیْتَ عَلَی اللهِ اِنْوَاهِیْمَ ہے مقصود یہ ہے کہ نبی اکرم سُلَّ اِنْ اِنْوَاهِیْمَ ہے مقصود یہ ہے کہ نبی اکرم سُلُّ اِنْ اِنْوَاهِیْمَ ہے مقصود یہ ہے کہ نبی اکرم سُلُّ اِنْ اِنْ اِنْوَاهِیْمَ اللهِ اِنْ اِنْوَاهِیْمَ کَلَی اللهِ اللهِ اِنْ اِنْوَاهِیْمَ کَلَی اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

الیاسین کی تحقیق: رہا اللہ تعالی ارشاد سکرم علی الیاسین اس میں دو قراء تیں بین ایک الیاسین اساعیل کے وزن پر انجاب کی دو صورتیں ہیں:

الياس اور الياسين دونون نام بين بيسي هيالي وميكا كيل-

الیاسین جع ہے الیاس کی۔ دراصل الیاسین عبر ﴿ پیس دویا کے ساتھ تھا تخفیف کر
 الیاسین بنایا گیا اور اس ہے مراد اتباع ہے۔ سیبو ﴿ پی قول ہے کہ اس کی
 مثل اعجمون میں ہے۔ یا یوں کہو کہ الیاس کی جمع محذوف الیاء ہے۔

قرأت ووم: سَلاَمٌ عَلَى أل يَاسِيْن إ اوراس كى چند وجوه بين:

- D یاسین ان کے باپ کانام ہے' اس کی طرف منسوب کئے گئے جیسے آل اہراہیم۔
- آل یاسین سے مراد خود الیاس ہیں۔ لفظ آل یمال یاسین کی طرف اس طرح مضاف ہے جس کی باہت اوپر اقوال درج ہو چکے ہیں۔

<sup>🕥</sup> اس میں دو قراء تیں ہیں جس کی تفصیل آگے آرہی ہے۔ آل یاسین ایک قراءت ہے۔

- اع نبت اس میں حذف ہے 'اصل میں آل پاسین تھا' آل ہے مراد اتباع و
   دیندار ہیں۔
  - السين قرآن ہے اور آل ياسين اہل قرآن ہيں۔
  - السين نبي اكرم التي المرم التي المراس التي المراس والتباع بين المراس والتباع بين المراس والتباع بين المراس والتباع بين المراس التباع المراس التباع المراس التباع المراس التباع التباع المراس التباع التبا

یہ سب اقوال جیسا کہ آگے چل کر ذکر ہو گاضعیف ہیں۔ وجہ یہ ہوئی کہ لوگوں کو لفظ آل کی اضافت میں مشکلیں پڑیں' جو قرآن مجید میں فصل کے ساتھ لکھا ہوا تھا اور جے بعض قاربوں نے آل پاسین بڑھا تھا' ان کا تو نام ہی الیاس اور الیاسین ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ ان کا نام کیلیوں' پاسین' الیاسین تھا۔ بعض کا قول ہے کہ کیلیین یا کی اور کا نام ہے۔ پھراختلاف ہے کہ وہ کون ہیں۔ کلبی تو کہتے ہیں کہ لیبین نبی اکرم سٹائیل کا نام ہے اور لعض نے کہا قرآن مجید ہے۔ مگریہ سب بیجید گیاں ہیں جن کی کچھ ضرورت شیں۔ میر کے دریک تو اصل میں آل الیاسین آل ابراہیم کے قیاس یر تھا۔ تو الف و لام کو اول ہے اس کے حذف کر دیا کہ امثال (یعنی الیاسین کے لفظ میں الف و لام کا ہونا) موجود تھے اور خود اسم ہموضع حذف پر دلالت کر تا تھا۔ اس کی نظائر کلام عرب میں بہت ملتی ہیں' مثلاً جب ایک بھیے ہی حروف اکٹھے ہو جاتے ہیں تو سب حروف کو نہیں بولا کرتے۔ غرض جس کے حذف کی پچھ ڈر نہیں سمجھتے اسے حذف کر دیا کرتے ہیں۔ گوای لفظ میں ایسے مقام پر جہاں امثال جمع نہ ہوں حذف کو ترك بھي كر ديتے ہیں۔ مثلاً إنني ' أنني ' كانني' لكتين كا نون حذف كر ديتے ہیں اور لیتنی کا نہیں اور لَعَلَّ میں چو نکہ ن'ل کامشابہ تھااس لیے اس کے ساتھ ن کو حذف كر ديا۔ عرب كى بيد عادت عجمي ناموں كے استعال اور ان ميس تغير كرنے كے وقت او خصوصاً پائی جاتی ہے 'بس وہ مجھی تو الیاس 'مجھی الیاسین اور مجھی یاسین مجھی یاس کما کرتے ہیں۔ دونوں قراءتوں میں ہے ایک قراءت میں تو سلام صرف ان پر واقع ہو گااور دوسری قراءت میں ان پر اور ان کی آل یر۔

ہر دو اقوال کے قائلین میں بھی یمی فیصلہ ہے کہ جب مفرد لفظ آل استعال کیا جائے تو مضاف الید ای میں داخل ہوتا ہے۔ اس کی نظائر اُدْجِلُوْا اللهِ فِرْعَوْنَ اَشْدُ

الْعُذَابِ اور صِلِّ عَلَى آلِ أَبِى أَوْفَى اور كُمَّا صَلَّيْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْم كَه آل فرعون اور آل ابي اوفي ميں ابو اوفی بی ابو اوفی اور آل ابراہیم میں خود ابراہیم بیان اور ظاہر ہو گیا کہ ایک اب لفظ کے مفرد و مقرون مستعمل ہونے کا فرق معلوم ہو گیا اور ظاہر ہو گیا کہ ایک ہی لفظ کی دلالت مجرد اور مقرون استعال سے مختلف ہو جاتی ہے 'مثلاً فقیر و مسلین جب دونوں ایک جگہ ہوں۔ تب دو قسمیں سمجی جائیں گی اور جب جدا جدا ہوں تب ایک و ایک 'یہی وجہ ہے کہ ذکرہ میں دونوں قسمیں مراد اور کفارات میں ایک۔ ایمان و ایک 'یہی وجہ ہے کہ ذکرہ فوق و عصیان وغیرہ وغیرہ بھی ایسے ہی الفاظ ہیں اور الی نظائر خصوصا قرآن مجید میں بہت ہیں۔

میں چار اقوال ہیں۔

والف) يه بنو باشم و بنو مطلب بين - يه غرب المام شافعي درايد اور ايك روايت مين المام

احدر رطالله كا --

(ب) یہ خصوصاً بنی ہاشم ہیں۔ یہ مذہب امام ابوحنیفہ رکھیے کا ہے اور ایک روایت میں امام احمد رطاقیہ کا اور ایک روایت میں امام احمد رطاقیہ کا اور اس کو ابن القاسم صاحب امام مالک رہے نے اختیار کیا ہے۔

(ج) یہ بنی ہاشم ہیں اور ان سے اوپر نسل والے غالب تک بس اس میں بنو مطلب بنی امید بنی نو فل وغیرہ عرض بنی غالب تک سب داخل ہیں۔ یہ ذہب اشہب

جو کہ امام مالک کے اصحاب میں سے ہیں کا ہے جیسا کہ صاحب جواہرنے بیان کیا ہے اور کنمی نے تبھرہ میں اس کو اصبغ کا فد جب بیان کیا ہے۔ اشہب سے

روایت شیں کیا۔

رہے آل کے مذکورہ بالا معنی کہ یہ لوگ ہیں جن پر صدقہ حرام ہے۔ یہ امام احمد و شافعی مطلقیا اور اکثر علماء سے تحقیق کئے گئے اور ثابت ہیں اور جمہور اصحاب احمد و شافعہ عالمہ در مقال نہ مستجمع میں میں

شافعی مرتضینا کا مخار مذہب بھی میں ہے۔

قول دوم نبی اکرم ملی کی آل خصوصیت سے حضور کی ذریت و ازداج ہیں۔ اس کو ابن عبدالبر رہائٹیے نے تمہید میں بیان کیا ہے۔ ان کی دلیل سے ہے كه تعيم مجمروغيره كي حديث مين تو اللُّهُمَّ صَل عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى ال مُحَمَّدِ آيا بِ اور ابوحمید ساعدی کی حدیث میں اللَّهٰ خَ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدِ وَ أَذْوَاجِهِ وَ ذُرْيَاتِهِ وارد ہوا ہے' تو معلوم ہوا کہ بیہ حدیث پہلی حدیث کی تفییر کرتی ہے اور بتلاتی ہے کہ آل مجمد ہے مراد ازواج و ذریت ہیں' ان کا قول ہے کہ رسول اللہ ملٹھیل کی ازواج و ذریت میں سے ہر ایک کو رو برو تو صَلَّی اللَّهُ عَلَيْكَ اور پس پشت ذکر آنے بر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ كَهَا جَائِز ہے لَيكن ان كے سوا اور كو نہيں' ان كا قول ہے كہ آل و اہل برابر ہیں اور اس مدیث ہے ابن کا تعین ہو چکا کہ ازواج و ذریت ہیں۔ قول سوم ا نبی اکرم ﷺ کی آل آپ کے اتباع میں وامت تک۔ اس قول کو ابن عبدالبررطیّته کے چھنی اہل علم ہے بیان کیا ہے اور جابر بن عبداللہ ہوائیۃ کا قول بتلایا ہے۔ بہتی راتھ نے بھی انہی ہے روایت کیا ہے اور سفیان توری بڑھ وغیرہ نے بھی۔ ای کو امام شافعی کے بعض اصحاب نے اختیا کی طبری نے تعلیق میں بیان کیا اور ای کو امام نووی را ای نے شرح مسلم میں ترجیح دی ادی از بری نے اس کو پند کیا قول جہارم انبی اکرم ملی کی امت محدیہ کے متقی لوگ ہیں۔ اس کو قاضی حسین اور راغب' نیز ایک جماعت نے اختیار کیا ہے۔ اب ہم ان اقوال کے مجج و دلائل بیان کرتے اور صحیح و ضعیف د کھلاتے ہیں۔ قول اقل کہ آل وہ ہے جن پر صدقہ حرام ہے (گو تعین اشخاص میں اختلاف ہے) اس کی جحت کی چند وجوہات ہیں: عدیث ابو ہریرہ جے صحیح میں امام بخاری نے روایت کیا ہے' اس میں رسول الله طالية كي ياس صدقه كى تحجورول ك آن حسين كاان كے ساتھ كھلنے 'حفزت حسین بڑٹڑ کا ایک تھجور کامنہ میں ڈالنے' نبی مٹھالیا کی نظران پر جاپڑنے اور منہ میں

انگلی وال کر نکال وینے کا ذکر ہے۔ جس کے بعد رسول اللہ طی کے فرمایا: ﴿ أَمَّا عَلِمْتَ اَنَّ الْ مُحَمَّدٍ لاَ يَأْكُلُونَ الصَّدَقَةَ » ﴿ لَيَا تَجْعِ خَبر نهيں كه آل محمد صدقد نهيں كھاتی۔ "

سلم کی روایت میں ہے:

«إِنَّا لاَ تَحِلُّ لَنَا الصَّدَقَةُ»

«بعنی ہم کو صدقہ حلال نہیں۔"

® صحیحین میں حدیث عائشہ بڑھ سے روایت ہے کہ فاطمہ بڑھ اے صدیق بڑھ کی خدمت میں ایک آدمی نبی اگرم ساڑھ اے فئ میں سے میراث لینے کے لیے بھیجا۔ توانسوں نے کہا کہ رسول اللہ ساڑھ اے فرمایا:

الأ نُوْرِثُ مَا تَرَكُنَا صَدَقَةٌ إِنَّمَا يَأْكُلُ الْ مُحَمَّدِ مِنْ هٰذَا الْمَاكِنِ مَا لَهُ مُكَمَّدِ مِنْ هٰذَا الْمَاكِنِ اللهِ لَيْسَ لَهُمْ اَنْ يَرِيْدُواْ عَلَى الْمَاكُلِ اللهِ لَيْسَ لَهُمْ اَنْ يَرِيْدُواْ عَلَى الْمَاكُلِ اللهِ لَيْسَ لَهُمْ اَنْ يَرِيْدُواْ عَلَى الْمَاكُلِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي

یعنی اللہ کے دیتے ہوئے مال فئی میں سے کھاتے ہیں۔ ان کا خوراک سے زیادہ اس میں حق نہیں۔"

اس سے ثابت ہوا کہ آل محمد سائیل کے چند خواص ہیں۔

- ا صدقہ ہے محروی۔
  - ورية نه ملنا
- 🛞 خمس الخس كااشحقاق ـ
  - 🕾 ورود میں اختصاص ۔

اور ظاہر ہے کہ خصوصیات بالا نبی سلی اللہ کے چند اقارب میں ہی پائی جاتی ہیں۔ پس ورود بر آل کا بھی کی حال ہو گا۔

صیح مسلم میں ربیدین حارث بڑاٹ کی حدیث ہے جس میں عبدالمطلب بن ربید اور فضل بن عباس کی در ہے عال (تخصیل داری آمدنی زکوۃ) کے دوا میں نی سائیلے نے فرمانی:

﴿ اِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ وَإِنَّهَا ﴿ آَنَهَا لَكُ اللَّهِ وَلاَ لاَلِ مُحَمَّدٍ وَلاَ لاَلِ مُحَمَّدٍ وَلاَ لاَلِ

ودكريه صدقات تولوكول كى ميل كجيل ب اوريد نه محدقات تولوكول مين ند

آل محدير (مانية)"

﴿ اَللَّهُمَّ تَقَبَّلْ مِنْ مُحَمَّدٍ وَمِنْ اللِّ مُحَمَّدٍ وَمِنْ اُمَّةٍ مُحَمَّدٍ»

"یاالله! اے میری اور میری آل اور میری امت کی جانب سے قبول فرمان"

چونکہ عطف مغازت کو ظاہر کرتا ہے اور امت بد نسبت آل کے عام زے ، اس لیے امارا مدعانکل آیا۔ یہ لوگ کتے ہیں کہ نبی سی کے آل کی جو تفیر خود فرما

دی ہے۔ وہ اولی رہے۔

قول دوم کہ آل محمد طَنَّ اللہ خصوصیت سے آکی ذریت و ازواج بین اسکی ایک دروم کے دریات و ازواج بین اسکی ایک دروم کے دریات تو وہی ہے جو ابن عبدالبرنے تحریر کی ہے کہ ابو حمید ساعدی وَنُ اللّٰهُ مَ کی حدیث بیس اَللّٰهُمَ صَلِّ عَلَی مُحَمَّدٍ تَ عَلَی اَذُواجِهِ وَ ذُرِیَّتِهِ اور دیگر احادیث بیس اَللّٰهُمَ صَلّ عَلَی مُحَمَّدٍ ہے۔ گویا ایک کی تفییر دو سرے بیس ہے۔

② محصیحین کی بیہ حدیث ابو ہر رہ ہی ہی ہے:

«اَللَّهُمَّ اجْعَلْ رِزْقَ أَلِ مُحَمَّدٍ قُوتًا»

"الهي! آل محمد کو صرف بفتر رخوراک روزي دے۔"

ظاہرے کہ نبی اگرم سے بیا کہ معنوا کی ہے دعائے مستجاب تمام بنی ہاشم اور بنی عبدالمطلب پر صادق نسیں آگی کیونکہ ان میں اس وقت بھی اغنیاء اور صاحب وسعت تھے اور اب بھی ہیں۔ مگر اردواج و ذریت پر ہے دعار درست آ کئی ہے کیونکہ عمد نبوی میں ان کا رزق بقدر قوت تھا تھا گھا ہوئے ہیں ازواج کا بیہ حال تھا کہ اگر مال آجاتا تو بقدر قوت رکھ کر صدقہ کر دینی بنانچہ ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ عائشہ صدیقہ بھا گھا کے پاس بہت سامال آیا اور انہوں نے وہی بیٹھے ہوئے تقسیم کر دیا۔ لونڈی بولی اگر آپ اس میں سے ایک درہم رکھ لیتیں تو جم کی گا گوشت ہی خرید کر لیتے۔ فرمایا اور دلادی تو میں رکھ لیتی۔ فرمایا اور دلادی تو میں رکھ لیتی۔

المحجمين ميں عائشہ صديقہ بھي اللہ عليه عليه وسلّم مِنْ خَبْزِ بُرِ مَأْدُوْمِ
 اللہ عَجمین میں عائشہ صلّی اللہ عَلیه وسلّم مِنْ خَبْزِ بُرِ مَأْدُوْمِ
 ثَلاثَةَ اَیّام حَتَّى لَحِقَ بِاللهِ عَزَّوَجَلَّ»

" بھی تین دُن برابر آل محمد نے گندم کی روثی سالن کے ساتھ سیرہو کر نہیں کھائی یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ اللہ کو جا ہے۔"

یہ لوگ کہتے ہیں' ظاہر ہے کہ آل عباس و بنو مطلب عائشہ صدیقتہ بھی کے لفظ اور ارادہ میں داخل نہیں ہو کتے۔

پ بد لوگ کہتے ہیں کہ ازواج عموماً آل میں داخل ہوتے ہیں اور ازواج نبی آل میں داخل ہوتے ہیں اور ازواج نبی آکرم سالتیل تو خصوصیت سے ضرور ہے کیونکہ ان کو نسب میں بھی مشابہت ہے۔ یعنی

جو الصال ان كونى اكرم التي اكرم على الدورة المحاصل ہے وہ الوشي والا نيس بے شك وہ دنيا و آخرت ميں آپ كى ازواج اور آپ كى حيات و ممات ميں سب پر حرام ہيں۔ غرض جو علاقہ ان كو نبی التي الم كے ساتھ ہے۔ وہ نسب كا قائم مقام ہے ديكھو ازواج پر درود كى نص نبی التي الح نود فرما دى ہے اسى ليے صحح قول (جيسا كہ امام احمد رسالت كا فرم منصوص ہے) ہے ہے كہ صدقہ ان پر حرام ہے كيونكہ صدقہ لوگوں كى ميل كچيل ہے اور اللہ تعالى نے اس درگاہ عالى جاہ كونيز آپ كى آل كو سب ميل كچيل سے باك واللہ تعالى ہے اس درگاہ عالى جاہ كونيز آپ كى آل كو سب ميل كچيل سے باك

اس پر اگر کوئی ہے اعتراض کرے کہ اگر صدف خواج پر حرام سمجھا جائے۔ تب ان کی لونڈی' غلام پر بھی حرام ہو گا جیسا کہ بنو ہاشم پر حراب ہونے سے ان کی لونڈی غلام پر بھی حرام ہے' مگر ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت عائشہ ڈٹھٹا کی لوگئی بربرہ کو صدقہ کا گوشت ملا اور اس نے کھالیا اور رسول اللہ ساتھا نے اس کے لیے حراب نہیں بتلایا۔

جواب یہ ہے کہ یہ قصہ شبہ میں ڈالنے والا ہے اس شخص کے لیے جو ازواج مطمرات کے واسطے صدقہ حلال سمجھتا ہے اور اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ ازواج پر اصلیت کے لحاظ سے تو صدقہ حرام نہیں بلکہ ان کے لیے کہ نبی اکرم سائی کیا ہے معلم ہونے کہ نبی اکرم سائی کیا ہے معلم ہونے کہ اس تحریم میں ازواج مطمرات بمنزلہ فرع میں اور لونڈی غلام کی تحریم بھی آقا کی تحریم کی فرع ہے 'چو نکہ بنی ہاشم پر دراصل صدقہ حرام تھا اس لیے ان کے لونڈی غلام پر بھی حرام ہوا جو ان کی تبعیت میں تھی اس لیے ان کے تبعیت میں تھی اس لیے ان کی تبعیت میں تھی اس لیے ان کے تبعیت میں تھی اس لیے ان کی تبعیت میں تھی اس لیے ان کے تبعیت میں تھی اس لیے ان کے تبعیت میں تھی اس لیے ان کے تبعیت میں تھی اس لیے ان کی تبعیت میں تھی اس لیے ان کے تبعیت میں تھی اس لیے ان کی تبعیت میں تھی اس لیے ان کی تبعیت میں تھی اس لیے ان کے تبعیت میں تھی اس لیے ان کی تبعیت میں تھی تس تبعیت میں تھی اس کی تبعیت میں تھی دو تبعیت میں تھی دو تبعیت میں تھی اس کی تبعیت میں تھی اس کی تبعیت میں تھی دو تبعیت میں تبعیت تبعیت میں تبعیت میں تبعیت تبعیت میں تبعیت تبعیت

لوندى غلاموں ير جو فرع كے آگے فرع تھ حرمت ند موئى۔ الله تعالى نے فرمايا ہے:

''اے نبی کی بیویو! تم بیل ہے جو کسی صریح فخش حرکت کا ارتکاب کرے گی اے دہرا عذاب دیا جائے گا گائیہ تعالیٰ کے لیے یہ بہت آسان کام ہے۔ اور تم بین ہے جو اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے گی اور نیک عمل کرے گی اس کو ہم دو ہرا اجر دیں گے اور پہنے اس کے لیے رزق کریم میا کر رکھا ہے۔ اے نبی کی بیویو' تم عام عور تول طرح نہیں ہو۔ اگر تم اللہ ے ورز کر کھا ہے۔ اے نبی کی بیویو' تم عام عور تول طرح نہیں ہو۔ اگر تم بتلا کوئی شخص لالج میں پڑ جائے' بلکہ صاف سید ھی بات کرو۔ اپنے گھروں میں ٹک کر رہو اور سابق دور جاہلیت کی ہی سج دھی نہ دکھاتی بھرو۔ نماز قائم کرو' ذکوہ دو اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔ اللہ تو یہ چاہتا ہے کرو' ذکوہ دو اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔ اللہ تو یہ چاہتا ہے کہ تم اہل بیت نبی ہے گندگی کو دور کرے اور تنہیں پوری طرح پاک کر دے یاد رکھو اللہ کی آیات اور حکمت کی ان باتوں کو جو تمہارے گھروں میں سائی جاتی ہیں'۔

دیکھواس تمام خطاب میں جو اننی کے ذکر میں ہے' ان کو اہل البیت میں واعل

یا' اب احکام اہل بیت میں ہے کمی بات میں بھی ان کو خارج نہیں کر سکتے۔ قول سوم کے نبی اکرم ملٹائیل کی آل آپ ملٹائیل کے اتباع و امت تا قیامت ہے اس پر جست سے کہ معظم ' متبوع شخص کی آل وہ کملاتی ہے جواس کے طریق و دین پر ہو۔ قریب ہو یا بعید۔ ان کا قول ہے کہ اس لفظ کا اشتقاق اس معنی پر دلالت کرتا ہے کیونکہ یہ آل یؤول سے ہے جس کے معنی رجوع ہیں اور ظاہر ہے کہ اتباع کو اینے متبوع کی جانب رجوع ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ امام و موئل ہے۔ چنانچہ اِلَّا اَلَ لُوْطٍ لَجَيْنَا هُمْ بِسَحْدِ مِين يمي معنى مراد بين اى قول كى وليل حديث واثلہ بن اسقع والله ہے۔ جے بیعتی نے سند جید کے ساتھ روایت کیا ہے کہ رسول الله الثالث الله الله الله اور ائي رانوں پر بٹھاليا پھرسيدہ فاطمہ وہن اور ان کے شوہر کو اپنی گود کے قریب کیا اور ان پر کیڑا ڈال کر فرمایا: «اَللَّهُمَّ هَوُّلاَءِ اَهْلِيُ» "اللَّي بيرميرك ابل بيت بير واثله بن الله عن كياكيا رسول الله من الله عن آب كا الل بيت مول - فرماليا «وَأَنْتَ مِنْ اَهْلِيْ» "ال الو بھی تو میری اہل بیت میں سے ہے۔" مہاں تو بی تو میری آب بیت یں سے ہے۔ بید کہتے ہیں کہ واثلہ رفاقد نسب میں تو بی لیث میں سے تھے۔ لیکن یہ ضرور ہے کہ وہ اتباع نبوی میں سے تھے۔ قول جہارم | آل محمد آپ کی امت کے متقی اور پر ہیز گار لوگ ہیں۔ اس کی جست انس بن مالک بناٹھ کی حدیث ہے جے طبرانی رطافیے نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ساتھ ہے یوچھا گیا کہ آل محد کون ہیں۔ فرمایا: «كَارُّ تَقَيِّ» "لینی ہرایک متقی۔" پھر آپ نے یہ آیت راهی: ﴿ إِنَّ أَوْلِياً وَمُر إِلَّا ٱلْمُنَّقُّونَ ﴾ (الأنفال ١/٤)

101

"اس کے جائز متولی تو اہل تقوی بی ہو سکتے ہیں۔" ا طبرانی کہتے ہیں کہ کی ہے صرف نوح روایت کرتا ہے اور اس سے روایت كرنے ميں نعيم اكيلا ہے۔ بيه ق نے اس كو نافع ابو ہر مزے روايت كيا ہے مگراس نافع اور نوح ہے کسی اہل علم نے جت نہیں پکڑی بلکہ کذب سے منسوب کیا ہے۔ و قول بالا كي وليل مين إنَّهُ لَيْمَن مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح كو بَهِي بيش كيا كيا الله تعالى نے شرك كى وجه سے فرزند نوح بالناً كو اہل نوح سے خارج كر ولا تھا اس سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ سے آیا کی آل آپ کے اتباع و فرمانبردار ہیں۔ امام شافعی رطیجے نے اس کا جواب خوب دیا ہے کہ لینس مِنْ اَهْلِكَ سے مرادیہ ہے کہ جس اہل کو تشتی میں سوار کرنے کا تھم اور نجات دینے کا وعدہ ہوا ہے۔ یہ اس میں سے سیر بھانچہ آیت بالا سے پہلے ہوں ہے: اِلحمِلْ فِنْهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْن المنين وَ أَهْلَكَ إِلاَّمَنْ سَبْقَ عَلَهُ والْقَوْلُ اس ع معلوم مواكد جن كي نجات كا ذمه ليا لیا تھا یہ ان میں سے نہ تھا (نہ بیک اہل میں سے ہی نہ تھا) میں کہنا ہوں کہ امام شافعی رائیں کے اب کی صحت پر آیت کا سیاق بھی دلالت را ہے کونکہ من سَبَقَ عَلَيْهِ الْفَوْلُ كَ سَالَتُهِ بِي وَ مَنْ اَمَنَ بِهِي إِن الْمَا بَعِي مِهُ اور حضرت نوح کی اہل کو جدا جدا کر دیا ہے۔ موجنین اور اہل اور کل زوجین سے سے حمل کے مفعول ہیں۔ قول جہارم | کی جمت حدیث واثلہ بن اسقع بناشہ بھی ہے کلیے لوگ کہتے ہیں کہ واثله کی تخصیص ان کو تعمیم امت کی به نسبت قریب تر ثابت کر ری ہے اور ان کا اہل کے اندر ہونا بتلا رہاہے کہ جو شخص اس اسم کا مستحق ہو سکتا ہے وہی اہل بیت بھی ہے۔ چاروں اقوال کے دلائل میں ہیں جو بیان ہو چکے۔ ان میں صحیح قول تو پہلا ہے اور پھراس کے قریب قریب دوسرا۔ یہ تیسرا اور چوتھا قول ضعیف ہیں۔ کیونکہ اس شبہ کو رسول الله طالح اے ان احادیث میں کہ صدقہ محمہ اور آل محمہ پر حلال نہیں اور آل محمہ مال فئی میں سے خوراک لیتی رہے اور "والى آل محمد كو رزق بقدر خوراك عطا فرما" سے اٹھا دیا ہے۔ ان احادیث كے

مضمون کو ملحوظ رکھ کر معلوم ہو جائے گا کہ آل گھر سے مراد عموم امت کو سمجھنا قطعاً جائز نہیں 'اس لیے بہتر ہی ہے کہ درود میں بھی آل سے مراد وہی ہوں جو نی اکرم سائے کے دیگر ارشادات میں اس لفظ سے مراد ہیں 'ان سے انکار کرنا جائز نہیں۔ رہا ہیہ امر کہ ازواج و ذریت کی تنصیص ہو چکی ہے 'اس سے ازواج و ذریت کی خصوصیت آل ہونے کی ثابت نہیں ہوتی ' بلکہ عدم تخصیص ظاہر ہوتی ہے۔ چنانچہ ابو مریرہ مؤتش سے یوں روایت کیا ہے:

دیکھو اس روایت میں ازواج و در الل بیت ایک جگہ جمع کئے گئے ہیں اور اہل بیت ایک جگہ جمع کئے گئے ہیں اور اس تعین سے تضیص فرما دی ہے کہ بیٹ آل میں داخل ہونے والوں میں مستحق تر ہیں اس سے خارج نہیں۔ بلکہ اس لفظ کے اندر و خل ہونے والوں میں مستحق تر ہیں' اس حدیث میں گویا خاص کا عطف عام پر ہے۔ جی کہ خاص کا عام پر یا عام کا خاص پر عطف ہوا کرتا ہے اور اس سے غرض شرف خاص کو تھا دینا اور نوع کے خاص پر عطف ہوا کرتا ہے اور اس سے غرض شرف خاص کو تھا دینا اور نوع کے اندر جو خصوصیت اسے حاصل ہے اسے ظاہر کر دینا ہوتا ہے' اس کے کہ افراد نوع میں سے اس کا مستحق تر ہونا واضح ہو جائے۔ واضح ہو کہ خاص و عام کے لیے لوگوں کے دو طریق ہیں۔

ال خاص کا ذکر عام ہے پہلے یا بیچھے ہونا ایک قرینہ ہے جو دلالت کر تا ہے کہ عام
 مراد ماسوائے خاص ہیں۔

② خاص کاذکر عام کے ساتھ ہونا بتلا رہا ہے کہ خاص کاذکر دو دفعہ ہوا ہے 'ایک دفعہ خصوصیت ہے اس کا اور دو سری دفعہ عام کی شمولیت میں تاکہ خاص کے مزید شرف پر آگاہی ہو جائے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ:

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنِّبِيِّ مَنْ مَيثَكَ هُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَلِبْرَهِمَ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ اللَّهِ مَرْمَمُ ﴾ (الأحراب٣٣/٧)

"أور (ائے نبی) یاد رکھو اس عمدوییان کو جو ہم نے سب پیغیروں سے لیا ہے، اور نوح اس عمدوییان کو جو ہم نے سب پیغیروں سے لیا ہے ، متم سے بھی اور نوح ابراہیم موی اور عیلی بن مریم سیلی ہے ۔ "

اس میں فرما کر پھر اولواالعزم رسول شار کر دیئے۔ فرمایا:

﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتَهِ كَيْهِ وَرُسُلِهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكُلْلَ فَإِنَ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَنْفِرِينَ (اللَّهِ ١٩٨/٢٥)

"اگر جریل سے ان کی عداوت کا کہی سبب ہے ان کہد دو) جو اللہ اور اس کے فرشتوں اور جریل اور میکا کیل کے دشمن ہیں اللہ ان کافروں کا دشمن ہیں اللہ ان کافروں کا دشمن کھی۔"

اس میں ملائکہ کمہ کر پھر جبریا کی تیل کانام لے دیا۔

واضح ہو کہ درود نبی سالیے اور کی نبی کا ایک حق ہے جو امت میں سے اور کسی کا حق نہیں ہو سکتا۔ اس لیے رسول اللہ بیار درود بھیجنا واجب ہے۔ جیسا کہ امام شافعی رطیقہ وغیرہ کا ند ہب ہے ۔ اس کے نزدیک شافعی رطیقہ وغیرہ کا ند ہب ہے ۔ ہر حال کی تعیین کی اختلاف ہو) اور جس کے نزدیک واجب نہیں وہ مستحب کہتا ہے۔ ہر حال دیگر مو منین کے لیے درود کا پڑھنا یا تو سے مخص مکروہ سمجھتا یا مستحب نہ جانتا یا جائز نہ سمجھتا ہو گا۔ لیکن و مخص آل نبی کو درود کے بارے میں تمام امت کی مثال سمجھتا ہے وہ نمایت ہی بعید فاصلہ پر ہٹا ہوا ہے۔ کے بارے میں تمام امت کی مثال سمجھتا ہے وہ نمایت ہی بعید فاصلہ پر ہٹا ہوا ہے۔ اس کے علاوہ دیکھو کہ نبی سالیم اور صلوۃ مشروع کے ہیں۔ نماز پڑھے والا تو پہلے ہی نبی آکرم سالیہ ایر 'پھراپ نفس پر 'پھرتمام صالح بندوں کو جو زمین و آسمان میں ہیں سلام کر چکا۔ رہا درود وہ مشروع ہے خاص نبی سالیم کر چکا۔ رہا درود وہ مشروع ہے خاص نبی سالیم کر چکا۔ رہا درود وہ مشروع ہے خاص نبی سالیم اور آل کے ذمین و آسمان میں ہیں سلام کر چکا۔ رہا درود وہ مشروع ہے خاص نبی سالیم کر ہا کہ آل نبی سالیم کر چکا۔ رہا درود وہ مشروع ہے خاص نبی سالیم کر پاکھیں کے اہل وا قارب ہی ہیں۔

یں سے خیال کرو کہ اللہ تعالی نے ہم کو جو درود کا تھم دیا ہے وہ نبی ساتھ کے بہت بے حقوق اور خصوصیات کے ذکر کے بعد دیا ہے مثلاً جو عورت اپنا نفس نبی ساتھ کیا

کے لیے ہید کر دے اس کا حلال ہونا 'ازواج مطهرات کا امت کے لیے حرام ہونا وغیرہ وغیرہ۔

جو لوگ متفتن امت کو آل کی اتا ہیں ان کو یاد رکھنا چاہئے کہ متل لوگ تو اولیاء نبی ملٹھیل ہیں۔ جو متقی ہو گا کہ اولیاء نبی ملٹھیل میں سے ہو گا نہ کہ آل میں سے ہو سکتا ہے کہ:

ایک شخص اولیاء نبی میں سے بھی ہو اور آل کی ہے بھی۔ جیسے اہل بیت آل
 مصطفیٰ اور خاندان نبوت کے مومنین ہیں۔

② وہ نہ نی ساتھیا کی آل میں ہے ہونہ اولیاء میں ہے۔

آل میں سے نہ ہو اور اولیاء میں سے ہو۔ جیسا کہ علم نبوت کے وارث منت کی طرف بلانے والے 'اسلام اور رسول پاک سے اعتراضات اٹھا دینے والے دین کی نفرت و تائید کرنے والے ہیں۔

چنانچہ صحیح میں ہے کہ رسول خدا ساتھیا نے فرمایا:

﴿إِنَّ الَ أَبِيْ فُلاَنَ لَيْسُو الِيْ بِأَوْلِيَاءِ إِنَّ اَوْلِيَائِيَ الْمُتَّقُونَ اَيْنَ كَانُو ا وَمَنْ كَانُوا»

"میرے دوست فلال شخص کی آل نہیں۔ میرے دوست تو متقی لوگ ہیں

خواه وه کميس بول اور کوئي بول-" ٥

مطلب میہ ہے کہ متقی لوگ نبی ساڑیا کے اولیاء ہیں۔ اولیاء آپ کو آل سے زیادہ محبوب میں 'جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ إِن نَنُوبًا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمّاً وَإِن تَظَاهَرًا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَيْكَةُ بَعْدَ ذَالِكَ ظَهِيرٌ ﴿ إِن اللَّهِ مِلْهِ ٢٦/٤)

''آگر تم دونوں اللہ کے آئے تو بہ کرو(تو بمتر ہے کیونکہ) تمہارے دل کج ہوگئے ہیں اور آگر تم نے نبی کے مقابلے میں حبصہ بندی کی توجان لو کہ اللہ اسکامولی ہے اور اسکے بعد جبر کیل 'تمام صالح اہل ایمان 'سب ملائکہ اسکے ساتھی اور مدد گار ہیں''

واضح ہو کہ بعض راوالا نے اس حدیث میں غلطی کھائی ہے اور آل ابی بیاض روایت کیا ہے۔ وحو کہ یوں لگا کہ صحیح میں اس کرتے ہو تھا۔ ان آل ابی۔۔۔ لیموالی باولیاء بعنی در میان میں سفید جگہ تھی، کسی کاتب نے یہ جہائے گی لیے کہ اس جگہ سفیدی ہے لفظ بیاض لکی ویا۔ وو سرے صاحب خوش فہم سمجھے کہ بیاض یہاں میں اور بی بی ساتھ بیاض بنا لیا۔ مالا تک حرب میں بنو بیاض کے نام سے کوئی قبیلہ معروف نمیں اور بی بی ساتھ بیاض بنا لیا۔ مالا تھے۔ ایک فرمایا بلکہ نبی ساتھ بیاض کے نام لیے تھے۔ ایک فرمایا بلکہ نبی ساتھ بیاض یا ہنا بیاض کہ اور اس کے مسلی فیٹھ بیناض یا ہنا بیناض کہ اس کی نظیر کتاب مسلم میں کمی حدیث بحلی میں ہے یہاں و ندخی القباعة ای فوق کذا انظر واقع ہوا ہوا ہوا ہوا ہوں کی قلم رائی ہے۔ یہائی و ندخی القباعة ای فوق کذا انظر واقع ہوا ہوا ہوا ہوا ہوں کی قلم رائی ہے۔ چنانچہ یمی حدیث ای سند اور کی گئی رائی ہے۔ چنانچہ یمی حدیث ای سند اور کیا گئی ہوئے کہ مانی مسلم میں ہوتے اور یہ صرف کا تبول کی قلم رائی ہے۔ چنانچہ یمی حدیث ای سند اور کیا گئی میں ہوتے اور یہ حوال کا تو ندخی یؤم افقیا بڑھا دیا اور ای کیا گئی اور نے کہ الکھ دیا۔ پھر کسی اور نے ان لفظوں کو جمع کر کے متن میں واخل کر دیا۔ یہ بیان کھٹے ایں تبدید در الفظوں کو جمع کر کے متن میں واخل کر دیا۔ یہ بیان کھٹے کہ ای تیے۔ در صفف)

نی سائی اس کو کون ہے۔ فرمایا:

عائشہ بڑی اس کے گئی مردوں میں ہے۔ فرمایا پدر عائشہ بڑی کو کون ہے۔ فرمایا:

مطلب اس ہے بیہ کہ متفقین اولیاء اللہ ہوتے ہیں۔

مطلب اس ہے بیہ کہ متفقین اولیاء اللہ ہوتے ہیں۔

جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ أَلاّ إِنَّ اَوْلِيَا اللّٰهِ لَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ بِعَدَّ زُونَ اِنَ اَلْاَ اللّٰهِ لَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ بِعَدِّ زُونَ اِنَ اَلْاَ اللّٰهِ لَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ بِعَدِّ زُونَ اِنَ اللّٰهِ لَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ بِعَدِّ زُونَ اِن اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ

لفظ زوج کی تحقیق الکلیلی

ازواج ' زوج کی جمع ہے ' جے زوجہ بھی کہتے ہیں۔ مگر زوج فضیح ہے اور اس کا استعال قرآن مجید میں ہوا ہے:

اس سے بیدلازم نہیں آتا کہ جہاں کہیں افظ آل وارد ہوا ہے اس سے مراد اتباع ہی

﴿ أَسْكُنْ أَنْتَ وَزُوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (البقرة ٢/ ٣٥)

"نو اور تیری بیوی جنت میں رہو۔"

ہے۔ جیسا کہ نصوص بالاے ثابت کیا گیا ہے

قصه زكريا ملافقا مين ب:

﴿ وَأَصْلَحْنَ اللَّهُ زَوْجَكُهُ ۗ (الأنبياء٢١٠)، ٩٠

"جم نے اس کی بیوی کو اس کے لیے ٹھیک کر دیا۔"

زوجہ کی مثال این عباس بھی ہ ول میں ہے جو عائشہ بھی اے بارے میں ہے:

﴿إِنَّهَا زَوْجَةُ نَبِيِّكُمْ فِي الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ» روج کی جمع زوجات اور زوخ کی جمع ازواج آتی ہے۔ قر آن مجید میں ہے: ﴿ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالِ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ مُتَّكِفُونَ ﴿ إِنَّ الْمُرْامِ ٥٦ /٥٥) "وہ اور ان کی بیویاں گھنے سابوں میں ہیں مندوں پر تکیے لگائے ہوئے۔ " ووسری جگه فرمایا: ﴿ أَدْخُالُواْ ٱلْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَاجُكُو تُحْبَرُونَ ﴿ ﴾ (الزخرف٤١٠) « داخل ہو جاؤ بنت میں تم اور تمہاری بیویاں' تمہیں خوش کر دیا جائے گا۔ " قرآن لفظ زوج کن معنی میں استعمال کر تا ہے: واضح ہو کہ قرآن مجید میں جہاں اللي ابل ايمان الذكر إ مفرد يا جمع وبال تو لفظ زوج استعال كيا كيا الله مثلاً قُرِمًا: ﴿ اَلنَّبِيُّ اَوْلَى بِالْكُنَّ مِنِينَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ وَ اَذْوَاجُهُ اَمَّهَاتُهُمْ ﴾ قرمايا: ﴿ يَاتَّهُمَا النَّبِيُّ قُلْ لاَزْوَاجِكَ ﴾ اور جهالُ انك شرك كا ذكركيا ب وبال لفظ امْز أَةٌ بولا كيا ب- فرمايا: ﴿ وَالْمُواأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَظبِ ٥ فِي جِيْنُهَا حَبْلٌ ﴾ قرمايا: ﴿ ضَوَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِين كَفْرُوا اهْرَاةَ نُوْح وَ امْرَأَةَ نُوْطٍ ﴿ يُونَكُ كَيْ وَنُول مشرك تَصِيل - اس لي إمْرَأَةٌ كما -فرايا: ﴿ صَوَبَ اللَّهُ مَفَالاً لِلَّذِينَ أَمَنُوا الْمَرَاةَ فِرْعَوْنَ مُرْكُ مُ يُوى مومنه اس لیے بیوی کو اس کا زوج قرار نہ دیا۔ لیکن حضرت اللم میلائلا کے حق میں فرمایا ﴿ ولَهُمْ فِيْهَا أَزْوَاجٌ ﴾ ايك روه كا قول ٢ (سيلي بحي أن مين بي ٢) كه معنے نوح و حضرت لوط النباہ اور فرعون کی بیوبوں کو زوج اس کیے نہیں کہا کہ بیہ آخرت میں اپنے شوہروں کے ساتھ رہنے والی نہ ہوں گی۔ نیز اس لیے کہ زوج ایک زیور شرعیہ اور امردین میں ہے ہے اس لیے کافرہ کو زیور سے برہنہ رکھا۔ جیسا کہ لوط و نوح السنظم بیویوں کو۔ سمیلی نے اس قول پر خود ہی اعتراض کیا ہے کہ حضرت زكريا ملالله ك قول ميں و كانتِ الهُوَ أَتِي عَافِرُا اور قصه ابرائيم ملائلهم ميں فَاقْبُكَتِ الْمَوْأَتُهُ فِي صَرَّةِ بهي تو فرمايا ٢- پهريد جواب ديا ٢ كه ان دونول مقامات میں لفظ امراة لانا ہی زیادہ تر موزوں تھا۔ کیونک یہاں حمل اور ولادت کا ذکر ہے اور

لفظ امراہ بی صفت انوشت کے لیے جو حمل و ولادت کی مقتضی ہے بہ نسبت زوج کے اولی ہے۔

زوجین کے معنی: میں کہتا ہوں کہ مومنین اور ان کی بیویوں کا ذکر لفظ ازواج کے ساتھ کرنے کا راز یہ بھی ہو سکتا ہے کہ یہ لفظ ہم شکل ہونے 'ہم جنس ہونے اور قریب ہونے کو بھی ظاہر کرتا ہے۔ اور زوجین وہ دو چیزیں ہیں جو متشابہ 'متشاکل اور منساوی ہوں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: متساوی ہوں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ ﴿ إِلَّهُ مُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ (الصافات ٢٢/٢٧)

" گیرلاؤ سب ظالموں اور ان کے ساتھیوں کو۔"

سیدنا عمر فاروق بڑا ہور امام احمد رمایشہ کا قول ہے کہ ازواج سے مراد ان کی نطبہ شعبہہ ہیں۔ انہی معنی میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوتِجَتُّ ﴿ ﴾ (النكوير ١٨/٧)

"ليني فتم فتم كو اكثهاكر ديا جائے گا۔ اللہ

اور نعتیں و عذاب کی اقسام ہوں گی۔ حضرے فاروق بھاتھ نے اس کی تغیر میں قربایا ہے کہ صالح 'صالح کے ساتھ بمشت میں اور فاجی فاجر کے ساتھ آگ ہیں۔ حضن قادہ بھٹ یا اور اکثر مفسرین نے بھی کہی کہا ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ مومئین خور عین کے ساتھ اور کافر شیاطین کے ساتھ اکشے کئے جاویں گے جمعی بھی قول اول کی طرف راجع ہے۔ اللہ تعالی نے ثمانیة اَزْوَاجٍ فرمایا اور پھراس کی تفصیل مِن الضَّانُون النَّیْنِ وَ مِنَ الْمَغْنِ النَّیْنِ فرمائی ہے۔ غرض یہ کہ زوجین کو نوع واحد کے دو فرد قرار دیا ہے اور انہی معنی میں زَوْجا حُفْقِ اور زَوْجَا حَمَّاجِ (جو ڑا جراب اور کبوتر کا جوڑا) ہے۔ ہاں شک نمیں کہ اللہ تعالی نے کفار اور مومنین کے درمیان مشاہت اور مشاکلت کو قطع فرمایا ہے اور لا یَسْتَویٰ اَصْحُبُ النَّادِ وَ اَصْحُبُ النَّجَةِ ارشاد فرمایا ہے۔ پھردو سری جگہ اہل کتاب میں ہے جو مومن ہوئے ان کو کفار سے جدا کر ویا ہے اور لینشوا سَوَاءً مِنْ اَهْلِ الْکِتَابِ فرماکر احکام دنیا میں بھی مقارنت کو قطع کر دیا اور باہمی وراثت و نکاح اور ولایت کو اٹھا دیا ہے۔ حتی کہ ذن و شوہر کی تولیت کو۔

یہ توجیمہ اس قول سے بہتر ہے جو بیان کیا جاتا ہے کہ ابولہ کی عورت کو زوجہ
اسلئے نہیں کہا گیا کہ کفار کی شادیاں صحیح نہیں جیسے مومن کے نکاح صحیح ہوتے ہیں۔
کیونکہ جب اِفْرَافَ فَیْ حِ اور اِفْرَاهَ لُوْط بھی آیا ہے اور اس نکاح کی صحت میں کچھ شک
وشبہ نہیں ہو سکتاتو ظاہر کے لہ یہ توجیمہ بالکل ہی باطل ہے۔ تم جمارے بیان کردہ معنی کو
آیت مواریث میں دیکھو کہ وہا تھی وراثت کو لفظ زوجہ کے ساتھ متعلق فرمایا ہے نہ
کہ لفظ امراۃ کے ساتھ فرمایا وَلکُمْ بھی مناز کَ اَزْوَاجٰکُمْ تَاکہ معلوم ہو جائے کہ
توارث جو زوجہ کے ساتھ ہے وہ باہمی شاکل آنا ہب کی وجہ سے ہے اور چو نکہ مومن
وکافریس تاسب و شاکل نہیں ہو تا اسلئے ان میں تواٹ بھی نہیں۔

الله اكبر قرآن مجيد كے مفردہ و مركب الفاظ كے اسرار سي كه الل دنياكى عقول كى وہال تك رسائى نبيل.

# ازواج مطهرات تَثَاثِثُنَّ رسول بِإِك مُلْتَهَا كَاذَكُر

جہاں تک ہم بیان کر چکے ہیں۔ یہ ایسا موقع ہے جہاں ازواج رسول اللہ ملہ اللہ علیہ کا ذکر کرنا زیادہ موزوں و مناسب ہے۔

کیلی بیوی خدیجه رفی ها بنت خویلد بن اسد بن عبدالعزی بن قصی بن کلاب بین- نبی ملی کیا

ام المومنين خديجة الكبري بيه

بچیس سال کی عمر میں ان کے ساتھ نکاح ہوا۔ یہ زندہ ہی تھیں کہ رب کریم نے نبی ساتھیا کو رسالت سے سرفراز فرمایا۔ یہ ایمان لے آئیں اور نبی ماٹھیا کی نصرت و تائید میں تجی اور پوری وزیر بنی رہیں' ججرت سے تین سال پہلے انقال کیا۔ بعض نے چار بعض نے باخ سال بھی لکھے ہیں۔ مگر پہلا قول زیادہ صحیح ہے۔ سیدہ خدیجہ الکبری بھا جی چند خصوصیات ہیں:

- 😥 ان کی موجودگی میں نبی ساتھیا نے شادی سیس کی۔
- 🚱 اولاد نبی اننی کے بطن پاک سے ہے۔ بجز ابراہیم بھاٹھ کے جو ماریہ بھاٹھ سے 🕾 ۔
  - 🤧 یه بهترین امت کی بهترین خاتون ہیں۔

اقوال ہیں جن میں سے تیسرا وقف کھنے ابن تیمید روایتہ کہتے ہیں کہ دونوں میں مداگلنہ خصوصیات ہیں۔

حضرت خدیجہ کا اثر تو اول اسلام میں تھا اور پیر کی الله ملٹھ کے لیے باعث تعلی و تسکین و ثبات تھیں۔ انہوں نے اپنا مال نبی سٹھ کیا ہے۔ ان کو آغاز اسلام کا زمانہ ملا اور الله پاک اور رسول الله سٹھ کیا کے لیے انہوں نے ربی تکلیف برداشت کی۔ جو نصرت انہوں نے رسول مقبول سٹھ کیا کی وہ بڑے جو تھم (مشکل) وقت کی تھی۔ اس لیے نصرت و تائید اور صرف زر و مال میں جو درجہ ان کا ہے وہ دو سری کا نہیں۔ عائشہ صدیقہ بڑی تھا کا اثر آخر اسلام میں تھا۔ اس لیے جو تفقہ ان کو دین میں نہیں۔ عائشہ صدیقہ بڑی تھا کا اثر آخر اسلام میں تھا۔ اس لیے جو تفقہ ان کو دین میں ہے اور جو تبلیخ انہوں نے امت کو فرمائی ہے اور علم نبوت کو شائع کر کے جو فائدہ انہوں نے پہنچایا ہے۔ وہ ایسا درجہ ہے جو دو سری کو حاصل نہیں۔

الله تعالی نے اور جریل طالقائے نے ان کو سلام کھا۔ چنانچہ صحیح بخاری میں بروایت ابو جریرہ بڑاٹھ ہے کہ جریل آئے اور نبی طائع کیا ہے کھا کہ یہ خدیجہ دفاتھ ہیں۔ ان کے پاس ایک برتن سالن یا طعام یا پانی کا ہے سے آپ کے سامنے لے کر حاضر

ہوں گی۔ آپ ان کو پروردگار کی جانب سے نیز میری طرف سے سلام پنچا دیجئے کہ بہشت میں ان کے لئے قصب © کا محل ہے۔ جس میں صخب © و نصب ۞ نہیں۔ اللہ کریم کی طرف سے یہ ایبا خاصہ ہے جو ان کے سوا دو سری کو عاصل نہیں۔ حضرت عائشہ رہی ﷺ پر صرف جبریل علائل کا سلام کرنا ثابت ہے۔ امام بخاری نے ابو سلمہ سے روایت کی ہے کہ ایک دن رسول اللہ طی ہیا نے فرمایا: اے عائشہ رہی ﷺ ! یہ جبریل ہیں' تم کو سلام کتے ہیں۔ حضرت عائشہ نے فرمایا عَلَیٰہ السَّلاَمُ وَ رَحْمَةُ اللّٰهِ وَ بَوَکَانَهُ آپ جو پکھ دیکھتے ہیں میں نہیں دیکھتی۔

عبدہ خدیجہ وی فی کی کہ خاصہ یہ بھی ہے کہ انہوں نے نہ بھی رسول اللہ ساتھ ہے کہ انہوں نے نہ بھی رسول اللہ ساتھ ہے کہ انہوں نے نہ بھی آپ نے ان سے سوء مزاجی کی 'نہ بھی آپ کو خفا ہونے دیا اور نہ ہی بھی آپ نے ان سے ایلاکیا' نہ ان پر عتاب فرمایا آپ نہ بھی ان سے جدائی اختیار کی اور یہ سب اوصاف ان کی منقبت و فضیلت کے کہانی ہیں۔

ر مری ہوں اس سودہ بنت زمعہ بن قیس بن عبد شمس بن سودد بن نفر بن مالک دو سری ہود بن نفر بن مالک بن حسری ہود ہیں۔ انہوں نے بی ساتھ کے پاس بری عمر بائی اور اپنا یوم نوبت عائشہ صدیقہ رہائے کو دے دیا تھا۔ یہ امران کی خصوصیات میں سے کہ اپنے نفس پر محبوب رسول کو محبت اور تقرب رسول پر ترجیح دی اور بی ساتھ ان کی بود و باش کو خود سے اولیت دی۔

قصب: زبر جد آبدار تازه جو یا قوت ے مرضع ہو۔

<sup>🕑</sup> صخب: شور و غوغا۔

نصب: رنج و بماری -

تیسری بیوی صدیقه بنت صدیق یعنی عائشه بنت ابو بکر (بین الله ا) بین - ان کا نکاح چه سال کی عمر مین ہوئی - انقال نبی سال میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انقال نبی سال میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انقال نبی سال میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصلت نو سال کی عمر میں ہوئی - انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصل کی حال کے انتقال نبی سال کی عمر میں اور مواصل کی حال کی سال کی عمر میں اور مواصل کی انتقال نبی اور مواصل کی دور مواصل کی دور

کے وقت ان کی عمر اٹھارہ سال کی تھی۔ ۵۸ھ کو مدینہ منورہ میں انتقال فرمایا۔ حسب

وصيت ابو مريره وخافة نے نماز جنازه پر هائی۔ ان کی خصوصيات يه مين:

ہے رسول الله طاق کے سب ازواج سے زیادہ پیاری تھیں۔ صحیح بخاری میں ہے کہ نبی طاق کے بیاری تھیں۔ صحیح بخاری میں ہے کہ نبی طاق کے بیار آپ کو کون ہے۔ فرمایا عائشہ بی ایک کے مردوں میں سے؟ فرمایا بدر عائشہ بی ایک کے مردوں میں سے؟ فرمایا بدر عائشہ بی ایک کے مردوں میں سے؟ فرمایا بدر عائشہ بی ایک کے مردوں میں سے؟ فرمایا بدر عائشہ بی ایک کے مردوں میں سے کا فرمایا بدر عائشہ بی ایک کے مردوں میں سے کا فرمایا بدر عائشہ بی کا کہ مردوں میں سے کا فرمایا بدر عائشہ بی کا کہ مردوں میں سے کا فرمایا بدر عائشہ بی کا کہ مردوں میں سے کا فرمایا بدر عائشہ بی کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کے کہ کا کا کہ کا کا

🚱 ان کے سوا اور کسی کنواری عورت سے نبی طافیے نے نکاح نہیں کیا۔

ہوتے اور وحی ربانی کا نزول ہو جاتا۔ بیر ہوتے اور وحی ربانی کا نزول ہو جاتا۔ بیہ بات کسی در بیوی کو حاصل نہ تھی۔

جب الله تعالی نے آجی تخییر نازل فرمائی تو نبی سی کے دریافت کرنے میں ابتدا ان سے ہی فرمائی۔ ان افتحال دے کر فرمایا کہ اس کا جواب جلد دینا ضروری نہیں 'جب تک تو اپنے میں اپ سے مشورہ نہ کر لے۔ صدیقہ بھی خالفہ کے کہا' میں اس بارے میں بھی والدہ کے مشورہ کروں گی؟ نہیں میں تو اللہ اور رسول اور آخرت کو بیند کرتی ہوں۔

اور رسول اور احرت کو پیند کرلی ہوں۔ حضرت صدیقتہ رہ اور نے بیہ جواب دے کر باقی تمام الروں کے لیے سُٹُت قائم کر دی اور انہوں نے بھی وہی کہاجو صدیقتہ رہ کھا تھا۔

بری خصوصیت ان کی ہے ہے کہ جب اہل افک نے ان پر تہمت لگائی تو اللہ تعالی نے ان پر تہمت لگائی تو اللہ تعالی نے ان کی بے قصوری ظاہر کی اور ان کی بے گناہی اور نصرت میں وحی نازل کی جو قیامت تک نمازوں میں اور محرابوں میں پڑھی جائے گی۔ اللہ تعالی نے شہادت دی کہ وہ طیبات میں سے ہیں 'چران کے ساتھ مغفرت اور رزق کریم کا وعدہ فرمایا۔ پھر ہے بھی بتلایا کہ اہل افک کے تہمت لگانے سے نہ ان کا کچھ گڑا نہ ان کی شان میں فرق آیا۔ بلکہ ان کے لیے بہتر ہو گیا کہ ای قصد میں اللہ تعالی نے ان کو برتری دی اور عالی جاہ و عظیم الشان بنایا اور تمام زمین و

آسان کے اندر ان کی بے قصوری و پاک کا ذکر تھیل گیا۔ اللہ اکبر سے کیسی منقت جلیل ہے۔

اب تم يه بھي سمجھ لو كه بيه تشريف و أرام بتيجه تھا ان كي حد درجه كي تواضع كا-نيزاس امر کا كه وه بميشه اپنے آپ كو ناچيز تنجيحتى رہيں۔ چنانچه خود صديقه رہيڪ کا قول ہے کہ میرے نزدیک میرا به درجہ نہ تھا کہ میرے لیے وحی متلو نازل ہوتی۔ ہاں مجھے صرف بیہ امید تھی کہ اللہ تعالی خواب میں رسول اللہ النہ اللہ ایر میری برأت ظاہر فرمائے گا۔ اللہ اکبر میہ حال تھا امت کی صدیقہ ام المومنین اور محبوبہ رسول رب العالمين كاكه اپنے آپ كو بے قصور اور مظلوم بھى جانتى ہیں اور ظالم افتراء پردازوں کو جھوٹا بھی سمجھ ﷺ بیں اور بیہ بھی جانتی ہیں کہ ظالموں کی ایذا وہی کا اثر نہ صرف انمی تک بلکہ ان کے والدین اور رسول الله طاتیج تک بھی پنجا ہے۔ تاہم وہ اپنے نفس کو حقیر سمجھتی اور اپنا درج بھوٹا بتلاتی رہیں۔ اس کے مقابلہ میں خیال کروتم ان لوگوں كا جنهوں نے ايك دو دن يا آيك دو مينے روزے ركھ ليے اور رات دو رات عبادت کر کی اور پھر ان پر کوئی حالت کا پہرہو گئی۔ تو وہ اپنے آپ کو کرامات و مكاشفات و مخاطبات و منازلات و اجابت دعوات كاليها يورا مستحق ستجصفه للَّته بين اور جان لیتے ہیں کہ ہم وہ ہیں جن کے دیدار سے برکت سی اور جن کی دعار بساغنیمت مجھی جاتی ہے۔ ہمارا احترام و تعظیم اور قدر و توقیرلوگوں پر واجھی ہے۔ ضروری ہے ک جمارے کیڑوں کو حصول برکت کے لیے چھوا اور جماری خاک در کو چوما جائے۔ گویا اللہ تعالیٰ کے ماں ان کا درجہ ایبا ہے کہ اگر کوئی ان کے درجہ میں کمی کرے تو تی الحال اس کا انتقام بھی لیا جائے گا اور وہ شخص بلا تاخیراس بے ادبی کا مزہ عکھے گا۔ گویا ان کی گستاخی کا کفارہ ان کی رضا مندی کے سوا کچھ نہیں۔ کیکن میہ سب حماقت اور رعونت کی باتیں جہل صمیم اور عقل غیر متنقیم کا نتیجہ ہیں اور جو جاہل اپنے نفس ير غرور كھانے والا ہے اى سے صادر ہو كتى ہيں۔ جو اپنے جرم و كناه سے غافل ہو اور الله پاک کی گرفت سے اس کی مملت پر بھولا ہوا ہو اور اپنے غرور اور تکبر کو فراموش كر بيشتا مو اور خود مى خيال كرليا موكه الله پاك كے بال بھى ميں اچھا مول-

نَسْأَلُ اللّٰه تعالَى الْعَافِيةَ فِي الدُّنْيَا وَالْأَحِرَةِ - بنده كو سزا وار ب كه وه الله تعالى عن بناه ما نظَّى الله الله الله الله الله عن بناه ما نظَّى الله المرس كه وه الله ول من تو برا بنا بوا بو اور الله كم بال حقير

ایک خصوصیت صدیقہ رہی ہوا کی ہے ہے کہ اکابر صحابہ کو جب کوئی مشکل دینی مسئل دینی مسئل دینی مسئل دینی مسئل میں ہے ہوئے ہوئے ہاتا تو ان سے دریافت کیا کرتے تھے اور اس کا علم ان کے پاس ضرور ہوتا۔

نی طبیقیا کا انتقال ان کے گھر میں ان کے بوم نوبت میں ان کی گود میں ہوا۔ اور ان کے گھر میں ہی آپ مدفون ہوئے۔

کا شادی نکار سے پہلے فرشتہ نے نبی سٹھاتیا کو ان کی تصویر پارہ حریر پر ملاحظہ کرائی مسلم کا کہ سکتھ کی سکتھ کی سکتھ کی سکتھ کے انگر سے اللہ کی طرف سے ہے تو معاملہ یوں ہی رہے گا۔

وگوں کا بیہ قاعدہ قلاک نبی طاق کیا کا قرب حاصل کرنے کے لیے آپ کو ہدیہ و تحالف صدیقہ بھاؤہ کے ایک کو ہدیہ و تحالف صدیقہ بھاؤہ کے ایک کو ہدیہ و تحالف صدیقہ بھاؤہ کے کو ہدیں جانے کا کہ بہدیدہ تحفہ آپ کو محبوب ترین ازواج کے گھر میں گھاڑے۔

ان کی کنیت ام عبداللہ ہے اور کہتے ہیں جہان کو حمل ہو کر اسقاط ہو گیا تھا۔ گر یہ ثابت نہیں ہوا۔

چو تھی بیوی: حفصہ بنت عمر فاروق بی ان کا پہلا تکاح خنیس بن حذافہ عن بیوی: عن جو اہل بدر میں سے ہیں ' ہوا تھا۔ ان کا انتقال ۲۵ھ یا ۲۸ھ کو

-198

ان کی خصوصیات ہے یہ ہے۔ جے حافظ ابو محمد مقد سی نے اپنی مختصر سیرت میں ذکر کیا ہے کہ رسول اللہ سائی ہے ان کو طلاق دے دی تھی۔ جبریل ملائل آئے اور کھنا کہا' اللہ تعالیٰ حکم دیتا ہے کہ آپ رجوع کر لیس کیونکہ حفصہ بڑی تھا بہت روزہ رکھنے والی اور بہت نوا فل یڑھنے والی ہے۔ نیزوہ جنت میں آپ کی زوج ہیں۔

طبرانی نے مجھم کبیر میں روایت کیا ہے کہ نبی ساتھیا نے حفصہ و اُٹھا کو طلاق دے دی۔ حضرت عمر بڑاللہ نے سنا تو سر پر خاک ڈالنے لگے۔ کما اب اللہ کو بھی ابن خطاب

کی کچھ پروا نہیں رہی۔ جبریل اترے اور کہا' الله تعالیٰ تھم دیتا ہے کہ آپ حفصہ رہیں سے رجوع کرلیں۔ یہ علم عمر بناٹھ پر رحت فرمانے کی وجہ سے ہے۔ یانچویں بیوی ام حبیبہ بنت ابوسفیان بی ان کا نام رملہ بنت صخر بن حرب بن اميه بن عبد شمس بن عبدالمناف ہے۔ انبول نے اپ شوہر عبیداللہ بن جحش کے ساتھ حبشہ کو ہجرت کی تھی' وہاں جاکر عبداللہ نصرانی ہو گیا۔ الله تعالى نے ام حبيب بى الله كال اسلام كال ركھا۔ رسول الله الله الله على ان كے ساتھ جب كه بيه حبشه مين بي تهين نكاح كر ليا- متولى نكاح حضرت عثان ذوالنورين بخاتته يا بقول بعض خالد بن سعید بن عاص تھے۔ نجاثی نے نبی سائیل کی طرف سے چار سو اشرفی مراداکیا۔ نبی اکر المالی نے ان کے لانے کو عمرو بن امیة الضمری کو روانہ کیا۔ امام مسلم نے اپنی صحیح این عبداللہ بن عباس بی اللہ سے روایت کی ہے کہ مسلمان نہ ابوسفیان ہو اللہ کی جانب و یکھا کر سے اور نہ اے پاس بھلایا کرتے تھے۔ اس نے نبی سال کے کہا کہ تین باتیں ہیں وہ مجھے عل فرمائے۔ فرمایا: اچھا۔ کہا میرے پاس عرب بحرمیں سب سے زیادہ حسین و جمیل لڑی ام سی بیتا ہے۔ میں اس کو آپ ساتھا کے نکاح میں دینا چاہتا ہوں۔ فرمایا' اچھا۔ کها' معاویہ کو ناکاتب بنا کیجئے۔ فرمایا' اچھا۔ كما ، مجھے اجازت ہوك ميں كفارے جماد كرون عيساك مسلماني كے ساتھ ميں نے جنگیں کی ہیں۔ فرمایا اچھا۔ ابو زمیل کا قول ہے کہ اگر وہ ان باتوں کا سوال نہ کر تا تو نی سائیل اے کبھی یہ شرف عطانہ فرماتے۔ مگر عادت شریف یہ تھی کہ جب کوئی سوال كر تا تو آب "بان" فرما ديت.

واضح ہو کہ اس حدیث کے معنی میں لوگوں کو بہت ہی مشکل پڑی ہے۔ کیونکہ ام المومنین ام حبیبہ بھاتھ کا نکاح (ابوسفیان کے اسلام لانے سے پیشتر) نبی ساتھ کے ہو چکا تھا اور نجاشی نے پڑھایا تھا اور اپنے باپ کے اسلام سے پیشتر نبی ساتھ کی خدمت میں مدینہ پہنچ گئی تھیں۔ پھر یہ کس طرح ہو سکتا ہے کہ فتح مکہ کے بعد ابوسفیان کے کہ "میں ام حبیبہ کا نکاح آپ سے کرتا ہوں۔" ایک گروہ علماء کا قول ہے کہ یہ حدیث کذب ہے اس کی کچھ اصل نہیں۔ ابن حزم کا قول ہے، عکرمہ بن

المار نے ہی ہے جھوٹ بنایا ہے۔ دو سراگردہ اس بات کو بہت ناگوار سمجھتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ صحیح مسلم میں موضوع حدیث نہیں ہو سکتی ہے۔ معنی حدیث ہے ہیں کہ البوسفیان کی درخواست ہے تھی کہ اس کی لڑی کے نکاح کی تجدید کی جائے تاکہ مسلمانوں میں اس کی آبرو بنی رہے مگر یہ توجیعہ ضعیف ہے۔ کیونکہ حدیث سے پایا جاتا ہے کہ نبی طبیقیا نے اس سے وعدہ فرمالیا اور یہ کسی روایت میں کسی نے روایت نہیں کی کہ صادق الوعد نبی نے ام جبیبہ کے نکاح کی تجدید کی ہو۔ یہ ظاہر ہے کہ اگر الیا ہوا ہو تا تو ضرور نقل کیا جاتا۔ جب کسی نے بھی نقل نہیں کیا تو معلوم ہوا کہ ایسا ہوا نہیں۔ قاضی عیاض روایت ہیں کہ:

ایسا ہوا ہو تا تو ضرور نقل کیا جاتا۔ جب کسی نے بھی نقل نہیں کیا تو معلوم ہوا کہ ایسا ہوا نہیں۔ قاضی عیاض روایت ہیں ایسا ہونا اہل خبر کے نزدیک بہت ہی غریب ہے۔ طالا نکہ دصیح مسلم کی حدیث میں ایسا ہونا اہل خبر کے نزدیک بہت ہی غریب ہے۔ طالا نکہ دو حدیث جس میں آبا اور ام المومنین ام حبیبہ رقاضا کے پاس جانا ذکر ہوا ہے۔ بہت مشہور ہے۔"

ایک گروہ کا قول ہے کہ حدیث بطل نہیں ہے ابوسفیان کا سوال یہ تھا کہ اپنی دو سری بیٹی غرہ کا نکاح جو ام حبیبہ بھاتھ کہ اس تھی نبی ساتھ کر دے دو بہنوں کے نکاح میں جمع نہ ہو سکنے کا مسئلہ اگر ابھی ان بھاتھ کو نو مسلم ہونے کی وجہ سنوں کے نکاح میں جمع نہ ہو تھے کا مسئلہ اگر ابھی ان بھاتھ کہ بھی مسئلہ ام حبیبہ بھاتھ کو بھی معلوم نہ ہوا ہو تو بھی بعید نہیں۔ کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ بھی مسئلہ ام حبیبہ بھاتھ کو بھی معلوم نہ تھا۔ حتی کہ انہوں نے نبی ساتھ کے حال نہیں۔ غرض یہ کہ ابوسفیان کا سے نکاح کر لیجئے۔ فرمایا: نہیں وہ میرے لیے حال نہیں۔ غرض یہ کہ ابوسفیان کا ارادہ تو دو سری دختر کے ازدواج سے تھا۔ راوی کو اشتباہ ہو گیا اور اس نے ام حبیب بھی کا نام وہم سے رکھ لیا۔ پس یہاں نام رکھتے میں کسی نہ کسی راوی کی غلطی ہے نہ ابوسفیان بھی کا درخواست کی۔ گر اس توجیہہ پر رسول اللہ ساتھ کیا کا فرمانا وارد ہو تا ابوسفیان بھی کا نکاح کر دے تو ضروری تھا کہ بہنے کی ساتھ کے کہ وہ میرے لیے حال نہیں جیسا کہ آپ نے ام حبیبہ بھی کو جواب نبی طاقہ اگر اس توجیہہ پر یہ اعتراض نہ ہو تا تو بھی شک نہیں کہ اس حدیث میں یہ تو بی تھا۔ اگر اس توجیہہ پر یہ اعتراض نہ ہو تا تو بھی شک نہیں کہ اس حدیث میں یہ تاویل بہترین تاویلات سے تھی۔

ا اس قول کی صداقت میں کوئی اثر صحیح یا حسن معروف نبیں اور نہ اے سمی ا کیے شخص نے نقل کیا ہے۔ جس کی نقل پر اعتماد کیا جا سکتا ہو۔ 2 ام حبیبہ و اللہ کے نکاح کا قصہ کہ وہ حبش میں تھیں اور نکاح ہو گیا تواتر کے برآبر بہنچا ہے۔ جیسے اور ازواج مطهرات کے نکاح کے دیگر واقعات مثلاً میہ کہ خدیجة " الكبري بني بين الله عند مله ميں موا اور عائشہ صدیقتہ بنا تھا كا نكاح مكه ميں اور مواصلت مدينه مين ہوئي اور صفيه كاعام خيبر كو اور ميمونه بني تفاكا عمرة القضيه ميں۔ ايسے واقعات کا شہرت کے ساتھ اہل علم میں ہونا قطعی طور پر اس کے صحیح سمجھے جانے کا سبب ہوتا ہے اب اگر کوئی سند الی ہے جو بظاہر صحیح ہو۔ مگر شہرت کے خلاف ہو تو اسے غلط ہی مجھتے ہیں اور ادھراتفات نہیں کیا کرتے اور ان کو اس پر اطمینان ہوا کر تا ہے۔ 3 نبي سائيليم كي يت و احوال و و قائع كے جانے والوں كو بخوبي معلوم ب كه ام حبيبه كا نكاح فنح مكه تك فاج ين نبين رباء اسلنه اس مين كسي كاوجم نبين چل سكتا- ابن اسحاق وغیرہ نے ابن اٹھان رہائٹ کے مدینہ میں تجدید صلح کے لیے آنے کے قصہ میں بیان کیا ہے کہ جب ابو تھائن بڑاتھ مدینہ میں آیا تو ائی بٹی ام حبیبہ وہاتھا کے پاس گیا۔ جب نی ملتی الم بستر پر میضے کی او انسول نے بستر لپیٹ دیا۔ ابوسفیان والله نے کما بنی! میں سیس سمجھا کہ تو بستر کو مجھ کے در رکھنا جاہتی ہے۔ یا مجھے بستر ے ہٹانا۔ فرمایا یہ بسر اللہ کے رسول سی اللہ کا ہے اور تو ملک اس پر نسیس بیٹ سکتا۔ ابوسفیان نے کما واللہ بٹی تو ہم ہے جدا ہو کر بگڑ گئی۔ یہ قصہ آئل مغازی و سرکے زدیک مشہورے۔

5 ام حبیبہ بھی تفاظ مهاجرات حبشہ میں ہے ہیں جو اپنے شو ہر عبداللہ بن جش کے ساتھ گئی تھیں وہ نصرانی ہو کر حبشہ میں مرگیا۔ ام حبیبہ حبشہ سے چلی آئیں اور نبی ساتھ گئی تھیں وہ نصرانی ہو کر حبشہ میں مرگیا۔ ام حبیبہ حبشہ سے چلی آئیں اور یہ بھی معلوم سے کہ ایس رہیں۔ مندرجہ بالا بیان پر کسی اہل نقل کو شک نہیں اور یہ بھی معلوم ہے کہ ابوسفیان عام فنح کو ہی ایمان لایا تھا۔ تو اس وقت وہ کس طرح کہ سکتا تھا کہ میرے پاس عرب کی حسین ترین لاکی ہے۔ کیا حضرت ام حبیبہ بھی جوت اور اسلام میرے پاس عرب کی حسین ترین لاکی ہے۔ کیا حضرت ام حبیبہ بھی جوت اور اسلام کے بعد مجھی بھی اپنے باپ کے باس تھی ؟ اگر کوئی کیے کہ قول ابوسفیان اس کے

اسلام سے پہلے کا ہے تو یہ بھی محال ہے کیونکہ ام حبیبہ بڑی آفا ان کے پاس نہ تھی اور نہ ابو سفیان کو زمانہ کفر میں مسلمان لڑکی کی ولایت حاصل تھی اور اگر کوئی کھے کہ سے قول اس کے اسلام سے بعد کا ہے۔ تب بھی محال ہے کیونکہ ان کا نکاح فتح مکہ سے کہیں پہلے کا ہے۔

اگر کوئی یہ کے کہ ام حبیبہ رقافا کا نکاح بعد فتح ہی متعین کرنا چاہئے۔ کیونکہ مسلم کی حدیث صحیح ہے اور اساد میں ثقہ اور حفاظ ہیں اور حبشہ میں نکاح ہونے کی حدیث محمد بن اسحاق کی روایت سے بطور ارسال ہے۔ لوگوں کو تو محمد بن اسحاق کی مسانید میں بھی اختلاف ہے' مراسل کا تو ذکر کیا؟ خصوصاً جب کہ وہ مسانید صححہ کے بھی مخالف ہو۔

یہ طریق وہ ہے جو بھی متاخرین نے اس حدیث کو تقیح میں اختیار کیا ہے۔ اس کاجواب چند وجوہات کی بناپر کی گئے۔

آ مذکورہ بالا اصول تو جب جاری کی ہے کہ دونوں نقلیں مساوی ہوں اور ان میں سے ایک کو ترجیح دی جائے۔ لیکن جب کہ نقل کا بطلان یقینی اور حقیقی ہو جب اس پر التفات نہ کیا جائے گا۔ دیکھو سرو مغازی اور محوال رسول اللہ ساڑی کے علاء میں کچھ اختلاف نہیں ہے کہ ام حبیبہ ڈھاٹا کا نکاح فتح ملک کہ تا بھی آر میں نہیں رہا اور کسی نے بھی اس کو روایت نہیں گیا۔ لیکن اگر کوئی کہتا بھی آر ہے لوگ اس کے قول کو باطل جانتے اور بطلان میں کچھ شک نہ سمجھتے۔

اس بات کا جواب کہ ابن اسحاق کی مراسیل' صبح مند کا معارضہ نہیں کر سکتیں اور برابر نہیں ہو سکتیں ہو سکتیں ہو سکتیں اور برابر نہیں ہو سکتیں' میہ ہے کہ اس بارے میں تنا ابن اسحاق کی روایت ہی پر (خواہ وہ متصلہ ہے یا مرسلہ) بھروسہ نہیں کیا گیا بلکہ اعتماد تو اہل سیرو مغازی کے نقل پر کیا گیا۔ جنہوں نے لکھا ہے کہ:

"ام حبیبہ بڑی فانے نے پہلے شوہر کے ساتھ ہجرت حبشہ کی' شوہر نصرانی ہو کر وہیں مرگیا۔ نجاثی نے ام حبیبہ بڑی فاکی تزویج نبی ملٹاتیا کے لیے کی اور اپنے پاس سے ممرادا کیا۔"

غرض پیہ قصہ کتب مغازی و سیر میں مرقوم ہے اور ائمہ علم کے پاس اس کا ذکر موجود ہے۔ چنانچہ ای قصہ میں وکالت نکاح کے جوازیر ججت بکری گئی ہے۔ امام شافعي رطيتي نے عقب بن عامر بن تن كى حديث إنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِذَا نَكَحَ الْوَلِيَّانِ فَالْأَوِّلُ أَحَقُّ كَى شُرح مِين كما ب كه اس مديث سے أكاح مين و کالت کا جائز ہونا نکلتا ہے جیسا کہ نبی ملتہ اللہ نے عمرو بن امیة الضمری کو اینا وکیل بنایا تھا'جس نے ام حبیبہ وہ کا کی نی سی اللہ اللہ کے ساتھ تزوج کی۔ کتاب بیر میں امام شافعی رطالت نے کہا ہے کہ کافر مسلمان عورت کا ولی نہیں ہوتا گو اس کاباب ہو۔ ای لیے زندہ تھا۔ وجہ یہ کم ام حبیبہ مسلمان تھی اور ابن سعید رہاتھ بھی مسلمان تھے اور ان ے زیادہ قرابت میں کوریک تر میرے علم میں اور کوئی نہ تھا۔ غرض ابو سفیان بھٹھ کو حق ولایت حاصل نہ تھا۔ کیو کے اللہ تعالیٰ نے مسلمین و مشرکین میں مواریث و عقد کو قطع فرما دیا ہے۔ مگر عروہ و زہر کی نے نے ذکر کیا ہے کہ متولی نکاح سیدنا عثمان بن عفان بناتھ ہوئے تھے۔ یہ دونوں ابو سفیل بناتھ کے چیرے بھائی ہیں۔ کیونکہ عثان اور ابن سعید دونوں عاص کے بوتے ہیں۔ عاص کاٹٹر امیہ کا بیٹا ہے اور ابوسفیان ہجائٹر امید کا بوتا۔ مقصود اس بیان سے بد ب کہ ائمہ فقی سرنے بد ذکر کیا ہے کہ ام حبيبه وتأثيثا كا نكاح حبشه ميں ہوا تھا اور بيه بيان اس شخص 🗹 🥱 كو جو عكرمه بن عمار کی روایت سے وهوکه کھا کر سمجھ بیٹا تھا کہ ان کا نکاح فتح مکہ کے بعد ہوا ہے بخولی زا کل کرتا ہے۔ عکرمہ بن عمار جو حضرت ابن عباس بین الله کی حدیث کا راوی ہے اے اکثر ائمہ حدیث نے (جن میں کی بن سعید انصاری بھی ہیں) ضعیف قرار دیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ابن عمار کی حدیثیں صحیح نسیں ہوتیں۔ امام احمد رطیعی کا قول ہے کہ اس کی احادیث ضعیف ہیں۔ ابوحاتم مراتئه کا قول ہے کہ ابن عماریوں تو صدوق ہے مگر بھی اسے وہم ہو جاتا ہے اور بھی تدلیس کرتا ہے اور جب اس کا بیہ حال ہے تو ممکن ہے کہ اس حدیث کو غیر حافظ یا غیر ثقہ ہے لے کریڈلیس کرتا ہو۔ کیونکہ امام مسلم نے اس حدیث کو سب راویوں سے معنعن روایت کیا ہے اور مگر طبرانی نے معجم

میں ان بی راویوں سے تحدیثا روایت کی۔ ابوالفرج بن بوزی نے اس حدیث میں کہا ہے کہ یہ بعض راویوں کی طرف سے وہم ہے۔ کیو نکہ اہل تاریخ کا اس پر اجماع ہے کہ ام حبیبہ رہی ہے عبداللہ بن جش کے گھر تھی۔ اس سے اولاد بھی پیدا ہوئی اور بھرت حبیبہ بھٹ کے وقت یہ دونوں مسلمان تھے۔ عبیداللہ وہاں جا کر نصرانی ہو گیا'ام حبیب رہی ہو تا کم رہی۔ نبی اکرم سلی کیا نے نجاشی کے پاس آدمی بھیجا کہ اسے آپ بھٹ دین حق پر قائم رہی۔ نبی اکرم سلی کیا اور مہر بھی نبی سلی کے اب آدمی بھیجا کہ اسے آپ بڑار درہم ادا کر دیے۔ یہ کھ کا واقعہ ہے۔ ابوسفیان بھٹ مصالحت کے زمانہ میں مدینہ آیا اور ام حبیبہ بھٹ کو طف گیا تو انہوں نے نبی سلی کے ابسرکو لیب دیا تاکہ اس بر ابوسفیان بھٹ میں کہ ابوسفیان اور معاویہ کی ابوسفیان بھٹ کے کہ بر الکام لائے تھے اور یہ معروف نہیں کہ ابوسفیان اور معاویہ کی سلی کے ابوسفیان بھٹ کو کبھی امیر جہاد بنایا تھی ابو محمد بن حزم رطاقیہ کا قول ہے کہ:

" یہ حدیث موضوع ہے اس کے وہنی میں کچھ شک نہیں اور آفت اس میں عمر مد بن عمار کی جانب سے ہے۔ بے شک آگی میں کچھ اختلاف نہیں کہ ام جبیب رہوں اللہ ساتھیا کی تزوج میں فتح مکہ سے کہیں چکی تھیں 'جب ان کاباپ کافر تھا۔ "

اگر کوئی کے کہ عکرمہ اس روایت میں منفرد نہیں' اس میں ہیں تبعیت کی گئی ہے چنانچہ طبرانی نے جس سند کے ساتھ اس کو روایت کیا ہے اس میں ابوزمیل سے استعمل بن مرسال روایت کر تا ہے جیسا کہ عکرمہ نے ابوزمیل سے روایت کی ہے۔ اس سے عکرمہ ذمہ دارئ تفرد سے بری ہو گیا۔ تو اس کا جواب سے ہے کہ سے متابعت عکرمہ کو پچھ فائدہ و قوت نہیں دے عتی۔ کیونکہ ابوزمیل سے نیچے جتنے راوی طبرانی کے بیں سب کے سب مجمول ہیں۔ جن کی روایات معروف نہیں اور جن سے مجت بھی نہیں کی جاتی معروف نہیں اور جن سے جست میں معروف ہو نقام کی روایت کو متنفیض نقل پر جو خاص و عام اہل نقل و علم میں معروف ہو نقدم کیونکر ہو سکتا تھا۔ اس سے لیے ضعف زیادہ کر میں علی اور نہ قوت۔

ایک گروہ کا جس میں سے بیہتی و منذری بر شخطیا بھی ہیں تول ہے:

"بیہ ہو سکتا ہے کہ ابوسفیان بڑاٹھ کی بیہ درخواست کہ ام حبیبہ بڑاٹھا کو آپ کی

زوجہ بنائے اس وقت کی ہو جب اس نے ام حبیبہ بڑاٹھا کے شوہر کا گزر جانا ساتھا اور

وہ کسی کام کو کفر کی حالت میں ہی مدینہ آیا تھا۔ رہی دو سری اور تیسری درخواست سے

اسلام لانے کے بعد کی ہوں اور راوی نے ان کو جمع کر دیا ہو۔"

لیکن یہ بھی بہت ضعیف ہے کیونکہ جب ابوسفیان بڑاتھ زمانہ مصالحت میں (جرت کے بعد اور فتح کمہ سے پیشم ) مدینہ گیا ہے۔ اس وقت ام جیبہ بھا ازوان مطارات فاتھ میں داخل تھیں۔ اس سے پہلے ابوسفیان بھی مدینہ میں نہیں پہنچا۔ خورہ خندق پر گیا تھا تو وہ بھی گئر کشی کی صورت میں تھا۔ اس ایک دفعہ بھی اگر صلح و معاہدہ کا وقت نہ و تا تو وہ مدینہ میں نہ آسکا تھا۔ پھر کب وہ مدینہ گیا اور کب ام جیبہ علی اس نے در فتی ست ترویج کی 'یہ تو صرح غلط ہے۔ دو سرے یہ کہ گفر کی صالت میں اس کی جانب سے بھی تھی کی 'یہ تو صرح غلط ہے۔ دو سرے یہ کہ گفر کی صالت میں اس کی جانب سے بھی ہو جس طرح ہو سکتی ہے۔ کیونکہ اس وقت اس حالت میں اس کی جانب سے بھی ہو کی 'یہ تو صرح خاص اور یہ پہلے معلوم ہو چکا کہ ام حبیبہ بھی کا کا کا ابوسفیان بواٹھ کے اسلام کے تک اٹکا نہیں۔ غرض دونوں پہلو سے جب کہنا کہ ام جبیبہ بھی کا کہ ام حبیبہ بھی کا کہ ایک اوقات میں ان درخواستوں کے بیش ہونے کا وہم 'سوریٹ کے مضمون سے طاہر بھی ان درخواستوں کے بیش ہونے کا وہم 'سوریٹ کے مضمون سے طاہر ہوتا ہے کہ تینوں درخواستوں کے بیش ہونے کا وہم 'سوریٹ کے مضمون سے طاہر معلوم ہو جا ہو کہ اس طرح آسان ہے کہ ایک معلوم ہو اس عالت کفر کی ہو تا ہے کہ تینوں درخواست طالت کفر کی ہو سے ہیں تو پھر یہ کہنا کس طرح آسان ہے کہ ایک درخواست طالت کفر کی ہو اور باقی اسلام کی، اس بات چیت کا حوالہ تو اسے رد کر تا دورہ اس عالے در کر تا ہو اس عالت کفر کی ہو کہ تو کہ دول کو اللے کہ درخواست عالت کفر کی ہو کہ اور باقی اسلام کی، اس بات چیت کا حوالہ تو اسے رد کر تا ہو ہو کہ تو ل ہو کہ کو دہ کا قول ہے کہ ایک کردہ کا قول ہے کہ:

"حدیث کے معنی محمل صحیح پر وارد ہو سکتے ہیں۔ جس سے حدیث کو موضوع کئے
سے نیج سکتے ہیں اور ان حالات میں سے کہنا آسان نہیں ہے کہ صحیح مسلم میں کوئی
موضوع حدیث ہے۔ یعنی نکاح کر دیتا ہوں کی توجیعہ سے کی جائے کہ اس کے نکاح پر
میں راضی ہوں۔ مطلب سے کہ جو نکاح ہو چکا ہے گو وہ صحیح ہے لیکن اس وقت

میرے منشاء کے خلاف اور اختیار کے بغیر تھا۔ اب اظہار رضا مندی نکاح کو تالیف قلوب کی غرض سے اور زیادہ عمدہ و دل پند بنا دے گی۔ نبی ساتھیا کا ہال فرما دینا بھی اسے مانوس کرنے کی غرض سے ہے۔ اس کے بعد صحت عقد کی اطلاع دے دی گئی ہوگی کہ اس میں تیری رضا مندی شرط نہ تھی اور انعقاد و عقد کے وقت زوجین کے دین سے تیرے اختلاف نے تجھ کو حق ولایت سے محروم کر دیا تھا۔"

کین یہ جواب بھی شک نہیں مٹا سکتا اور نہ جواب کچھ قوی معلوم ہو تا ہے۔ یہ تاویل جس قدر الفاظ سے بعید ہے وہ بھی مخفی نہیں اور یہ بھی ظاہر ہے کہ الفاظ سے بھی یہ تاویل جس خدر الفاظ سے بعید ہے وہ بھی مخفی نہیں اور یہ بھی کہ میرے پاس تمام عرب میں حسین و جیل لڑی ہے جس کا آپ سے نکاح کرنا چاہتا ہوں۔ تو اس کے یہ معنی کیو تکر ہوئے کہ جو لڑی آپ شاہیج ہے نکاح میں ہے 'میں اس کے نکاح میں رضامندہوں۔ تو الی بات کا سوال کیا تھا جس کی منظور کی ہے ناچ کیا کہ ابوسفیان بڑا تھے نے ایک صالت میں یہ ام جبیہ بڑا تھا جس کی منظور کی ہے تاہم کی جانب سے ضروری تھی۔ تو ایک صالت میں یہ ام جبیہ بڑا تھا جس کی منظور کی ہے تاہم تھی کہ اس کے کا حاصل شدہ امر تھا جو نبی ساتھ کے نکاح پر رضامندہ کی کو تکر ہو سکتی ہے۔ کیونکہ یہ تو ایک حاصل شدہ امر تھا جو نبی ساتھ کے نکاح پر رضامندہ کی ہو تھا کہ ایک حاصل شدہ امر تھا جو نبی ساتھ کے دل میں تائم تھا گیا گیا ماس نے نکاح کی واس کے بھی ام جبیہ بڑا تا کہ اس کے نکاح کی اس کے نکاح کی اس کے نکاح کی اس کے قال کی نبیت الفاظ سے تو قریب تر ہے۔

الغرض میہ سب تاویلات الی ہیں جن کا حقیقت سے دور کا بھی تعلق نہیں ان میں باعتبار لفظ اور کیا باعتبارِ مقصودِ کلام بہت ہی تصاد پایا جاتا ہے۔ ایک گروہ کا قول ہے کہ:

"ابوسفیان بڑاٹھ مدینہ کی جانب اکثر جایا کرتا تھا۔ ممکن ہے کہ وہ مدینہ میں بحالت کفر آیا ہو یا اسلام کے بعد جب آپ نے ازواج سے ایلاء کیا تھا۔۔۔ اس وقت ابوسفیان بڑاٹھ ایلاء کو طلاق سمجھ گیا ہو (جیسا کہ عمر فاروق بڑاٹھ نے سمجھا تھا) اور سمجھ گیا ہو کہا ہو کہا ہو کہ اب جدائی ہو جائے گی۔ اس لیے اس نے نبی ملائی سے از راہ چیش بندی و

شفقت پدری سے عرض کر دیا ہو تاکہ آپ ساتھ اس کی بیٹی سے رجوع فرمالیں۔ رہانی ساتھ کیا ہاں فرمانا وہ ان معنی میں ہے کہ آگر ایلاء لمبا ہو جاتا تو طلاق واقع ہو جاتی 'لیکن نہیں ہونے پایا۔ سے جواب بھی ویسا ہی ضعیف ہے کیونکہ الفاظ:

"میرے پاس تمام عرب سے حسین تر و جمیل تر لڑکی ہے میں اس کا نکاح آنخصرت مانچیا ہے کرنا چاہتا ہوں۔"

ے ایلاء یا وقوع فرفت سمجھ میں نہیں آ سکتا اور نبی طرح کا ہاں فرمانا بھی ٹھیک چسپاں نہیں ہو سکتا۔

وم سے کہ ابوسفیان بڑاٹھ ایلاء کے وقت بالکل حاضر نہ تھا۔ نبی ساتھ نے ایک بالاخانہ میں قیام فرالی قسم کھائی کہ ازواج کے پاس ایک ممینہ نہ جائیں گے۔ عمر بڑاٹھ بن خطاب اندر آئے اور اندر واخل ہونے کی اجازت چاہی۔ تیسری وفعہ کی درخواست پر آنحضرت ساتھ کے ایک اور خواست پر آنحضرت ساتھ کے ایک اجازت دی۔ حضرت عمر بڑاٹھ نے بوچھا کہ کیا آپ نے انواج کو طلاق دے دی ہے فرمایا: نہیں۔ حضرت عمر بڑاٹھ نے اللہ اکبر کما اور لوگوں میں مشہور ہو گیا کہ نبی میٹ نے طلاق نہیں دی۔ اب بتاؤ کہ ابوسفیان بڑاٹھ یہاں کمال تھا؟ میں نے شخ محب الدین طبری کی اس حدیث پر بحث دی کھی ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ:

"ب احتمال ہے کہ ابوسفیان بڑاتھ کی یہ سب درخواسیں کی بئے نکاح سے ایک مدت پہلے کی ہوں۔ گویا ان درخواستوں کو اپنے اسلام کے لیے شرائط بنایا ہو اور معنی یہ ہوں کہ اگر میں اسلام لے آؤں' تب یہ تین اعزاز آپ مجھ کو عطاکریں۔"

گریہ توجید بھی چند وجوہات کی بنا پر غلط ہے۔ کیونکہ شروع حدیث میں یوں ہے کہ مسلمان ابوسفیان کی طرف دیکھا کرتے تھے اور اسے پاس نہ بھایا کرتے۔ اس نے عرض کیا' یا نبی اللہ! مجھے تین باتیں عطا فرمائے۔ سجان اللہ ابوسفیان بڑالھ کی طرف سے یہ درخواست ہو سکتی ہے؟

جب کہ ججرت سے پہلے یا بعد میں وہ مکہ میں تھا اور نبی ماٹی لیے کے مقابلہ کے
 لیے فوجیس تیار کر رہا تھا۔

② یا جب وہ مدینہ میں آیا اور ام حبیبہ بھی تا جو کہ عقد میں تھی 'نہ باپ کے عقد میں تھی 'نہ باپ کے پاس۔ دیکھو تو سمی بیہ کس قدر تکلف ہے۔ بھلا بیہ کیوں کر ممکن ہے کہ حالت کفر میں وہ ایوں کیے کہ میں مشرکین کو قتل کروں' جیسا مسلمانوں کو قتل کرتا رہا ہوں۔ حالا نکہ مسلمانوں پر جو جور و ستم اس نے کئے اور مسلمانوں کے حرب و قتال نیز نور اللی کو بجھا دھین جس قدر بیہ کوشاں تھا اس کا انکار نہیں کیا جا سکتا۔ حضرت ام حبیبہ بھی تا وہ جب جہ میں جنہوں نے نے رسول اللہ سٹھا ہے بسر کا ارام کیا اور بات کو اس پر بیٹھنے سے کمہ کر روک دیا کہ بیہ تو مشرک ہے۔

رہا ابوسفیان بڑاتھ کے اسلام کا قصہ یہ معروف ہے اس میں کچھ شرائط نہیں اور کوئی پیش بندی نہیں۔ غرض یہ امثال وہ ہیں جو سرے سے غلط اور باطل ہیں اور ان کی قباحت بالکل واضح کے اور طالب علم کو ان سے کوئی فائدہ نہیں۔ بلکہ اس کو محل نظر رکھنا اور اس کے رد عمل کے تعرض کرنا عین علم کی علامات میں سے ہے۔ ٹھیک تو ہی ہے کہ یہ حدیث غیر محفوظ کے آئے اس میں کچھ خلط ملط ضرور ہوا ہے۔

حضرت ام حبیبہ وہ بین جنہوں کے سول اللہ طال کے بستر کا اکرام کیا اور باپ کو بیٹھنے سے رہ کہ کر روک دیا کہ رہ تو مشرک ہے۔

چھٹی ہیوی:

ام سلمہ رفاظ ہیں۔ ان کا نام ہند بنت کو امیہ بن المغیرہ عبداللہ بن عمرہ بن کا نام ہند بنت کو امیہ بن المغیرہ عبداللہ بن عالب ہے۔ نبی سلی کے نکاح میں تھیں۔ ان کا انتقال ۱۳ھ میں ہوا اور بقیع میں مدفون ہو میں۔ ازواج مطہرات میں سب سے بعد ان کا انتقال ۱۳ھ ہوا۔ بعض میمونہ رفاظ کا کہتے ہیں۔ ان کی خصوصیات میں سے یہ ہے کہ نبی سلی کیا کہتے ہیں۔ ان کی خصوصیات میں سے یہ ہے کہ نبی سلی کیا ہوا۔ بعض موئی تھیں۔ جبریل مالی آئی میں ان کی خصوصیات میں سے یہ ہے کہ نبی سلی کیا ہی اس مسلمہ کی تعلق کے ان کو دیکھا۔ کے باس ام سلمہ کی باس اسلمہ کی باس ان کو دید ہی سلی کیون تھے؟ ام سلمہ کہتی ہیں میں بی داخطبہ ساکہ جبریل مالیکا نے جمعے یوں خبردی۔

سمجھتی تھی، حتی کہ میں نے نبی سلیکھا کا خطبہ ساکہ جبریل مالیکا نے جمعے یوں خبردی۔

ابوعثان راوی سے سلیمان تیمی نے یوچھا کہ آپ نے بید حدیث کس سے سن ہے کمااسامہ بن زید بی اللے ہے۔ 🛈 زينب ولينظ بنت جحش بن مدركه بن الياس بن مضر (بن خزيمه میں سے) ہے۔ ان کی والدہ امیمہ بنت عبدالمطلب ہیں۔ بیہ رسول الله طائعيا كى چوچى زاد بى ان كابىلا نكاح نى سائليا كے آزاد كردہ غلام زيد بن حارث والله على عداد انهول في طلاق دے دى۔ الله تعالى في ان كا نكاح سات آسانوں کے اوپر نبی سائیل کے ساتھ کر دیا۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے: ﴿ فَلَمَّا فَضُونِ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطُرًا زَوَّجِنْكُهَا ﴿ (الأحزاب٣٣/٣٣) "جب زید بن حاجت اس سے بوری کر چکا تو ہم نے اس کو تیری زوجہ بنا میر آیت نازل ہوئی او آئی النہا اللہ اور اجازت لیے بغیر زینب رہ اللہ اے گر چلے گئے۔ چنانچہ حضرت زینب بی و تھا تھی زواج پر بھیشہ فخر کیا کرتی تھیں کہ تم کو تمہارے متولیوں نے بیاہ دیا ہے اور مجھے اللہ یا کے نے سبع ساوات سے زوجہ رسول اللہ ساتھیا حالیا ہے۔ غرض مید امران کی خصوصیت میں کے تھا۔ ان کا انقال ۲۰ھ میں ہوا اور لقيع مين دفن موسمي- ٠ 🐠 ام سلمہ بھنظ نی مٹائیل کے پھو پھی زاد بھائی کی بیوی تھیں۔ اسلام کے لیے پہلے مع شوہر

ام سلمہ بھتھ بی ملہ اللہ مع شوہر ادا بھائی کی بیوی تھیں۔ اسلام کے لیے پہلے مع شوہر بھرت کی ، پھرت کی ، پھر اجرت مدیند . جنگ احد کے زخموں سے خاوند نے انتقال کیا۔ چار بچے بیتم رہ گئے۔
ابو بکر صدیق اور عمر فاروق بھتھا نے چاہا کہ اس سے نکاح کر لیس اور بیتم بچوں کی پرورش کرتی رہیں۔ لیکن ام سلمہ بھتھا کی اللہ سے بید دعاء تھی کہ اگر پہلے شوہر سے درجہ میس بہت بڑھ کر رہیں۔ لیکن ام سلمہ بھتھا کی اللہ سے بید دعاء تھی کہ اگر پہلے شوہر سے درجہ میس بہت بڑھ کر مطوند ملے گا تب شادی کروں گی۔ اس کی حالت پر رحم کھا کر نبی ساتھا نے ان سے نکاح کر لیا۔
(از مهر نبوت مصنفہ قاضی محمد سلیمان)

😥 نی سائیے نے ان کا پہلا نکاح اصرار کے ساتھ زید بڑاٹھ سے کروایا تھا۔ کیکن زینب وٹائھ 🖦

آ تُصویں بیوی: بناتُد کے نکاح میں تھیں۔ ان کا نکاح عمد میں ہوا اور صرف دو ماہ

یا تین ماہ کے بعد انتقال ہو گیا۔ ان کو ام المساکین کما کرتے تھے۔ کیونکہ یہ مساکین کو ساکت کھانا کھلاما کرتی تھی۔ ©

نویں بیوی جو رہیہ بنت حارث بڑا ہے اقبیلہ بی مصطلق سے ہیں۔ یہ غزوہ بی مصطلق سے ہیں۔ یہ غزوہ بی مصطلق سے میں ہوں میں اسپر ہو کر آئیں اور ثابت بن قیس بڑا تھ کے حصہ میں آئیں۔

انہوں نے ان کو مکاتب کر دیا۔ نبی سی تیکٹر نے اپنے پاس سے روپید ادا کر دیا اور پھران سے نکاح کر لیا۔ یہ ۲ھ میں ہوا۔ ان کی وجہ سے مسلمانوں نے ان کے کنبہ کے سو غلاموں کو آزاد کر دیا۔ کیا' یہ نبی ملی کی سرال ہیں۔

الله کی شوہر کے ساتھ نہ بی اور نہیں ہو نے نگ آگر ان کو چھوڑ دیا۔ گو نبی ساتھ نے زید بیات سمجھایا کہ بیوی کو نہ چھوڑ کے لیکن اس نے ظاہر کر دیا کہ بیوی کی بدسلوکی باقت درجہ کو چہنچ گئی ہے تو رب العالمیان نے نبی ساتھ شادی کرنے میں رضا مند تھم دیا۔ ان کے پہلے نکاح کو دیکھو کہ زینب بی تھ زید بڑھی ساتھ شادی کرنے میں رضا مند نہیں ، گر آپ کا تھم اسے منوا تا ہے۔ دو سرے نکاح میں نبی ساتھ ہی عقد سے ناخوش ہیں گر آپ کا تھم آپ کو مجبور کرتا ہے۔ دو سرے نکاح میں نبی ساتھ کی ساتھ نے نے زینب پروردگار کا تھم آپ کو مجبور کرتا ہے۔ پادری اوگوں کی جو یہ بکواس ہے گئی ساتھ نے نے زینب بھول بیاتھ ہیں۔ دو بید دونوں ہاتیں بھول بیاتے ہیں۔

ال زینب بڑی تا ہی کی سگی پھو پھی کی بیٹی تھی' آئکھوں کے سامنے پلی اور بڑی' اس کی شکل والے متعلق کوئی بات ابتداء ہی ہے نبی شریع پر پوشیدہ نہ تھی۔

🗵 زید برایش کے ساتھ ان کا پہلا نکاح خود نبی ساتھ کا نے برے اصرارے کیا تھا۔ (از مرنبوت)

۞ ان کا پہلا نکاح طفیل بڑاتھ بن حارث ہے اور دو سرا عبیدہ بڑاتھ بن حارث بڑاتھ ہے ہوا۔ پہ دونوں نبی ملڑائیا کے حقیقی چچا کے بیٹے ہیں۔ تیسرا نکاح عبداللہ بن جمش بڑاتھ سے ہوا وہ شہید ہو گئے۔ پھر نبی ملڑائیا کے نکاح میں آئیں۔ (از مهر نبوت مؤللہ قاضی محمد سلیمان رماتھ)

بیشک بد بهت بری برکت اس لی لی کو این قوم پر موئی۔ ان کا انتقال ۵۱ میں ہوا۔ (رضی اللہ عنہا) <sup>©</sup>

وسوس بيوى صفيه بنت حي رضي الله على عضرت بارون ني برادر موى كليم الله النيام كى اولاد سے ہیں۔ یہ اسران خيبر میں سے ہیں۔ پہلے شوہر كا

نام کنانہ بن ابوالحقیق ہے جو قتل ہوا۔ ان کا نکاح رسول اللہ ساتھ کے ساتھ کھ میں موا اور انقال ٢٣ه يا بقول بعض ٥٠ ه ميں موا۔

ان کی خصوصات میں ہے یہ ہے کہ نبی التھالم نے ان کو آزاد کیا اور آزادی کو ہی 💞 مہر قرار دیا' حضرت انس بڑاٹھ کا قول ہے کہ ان کی ذات کو ہی ان کا مہر بنا دیا اور قیامت تک ام ج کے لیے بیر سنت ہو گئی۔ لینی جائز ہے کہ لونڈی کی آزادی کو اس کا مربنایا جائے اور کوجہ بنالیا جائے' جیسا کہ امام احمد رطفتہ نے نص کر دیا ہے۔ ترمذی رطان نے حضرت انس بناتی ہے روایت کی ہے کہ صفیہ بھانیا کو خبر ملی کہ حفصہ بھانیا ان کو یمودی کی بٹی کہتی ہے۔ ایک رونے لگیں نی ساتھی ان کے کھر تشریف لاتے جبه وہ رو رہی تھیں تو آپ نے بوچھائی کیوں رو رہی ہو تو انہوں نے کما کہ حفصہ نے مجھے کہا ہے کہ یہ یمودی کی مٹی ہے تو تی ایک نے فرمایا: تو نبی ہارون مایش کی مٹی ہے اور تیرے پیچا (موسیٰ ملائقہ) بھی نمی تھے اور اپ کی (مجد رسول اللہ ماہیلے) کے گھ میں ہے۔ پھروہ کس بات میں تجھ پر فخر کرتی ہے۔ پھر فرک "اے حفصہ! اللہ سے در " ترندي نے اس حديث كو صحح غريب كها ہے۔ غرض امر مذكورہ بالا ان كى

<sup>🕥</sup> جورید بینو کیسی تھی ہے اس سے ابت بے بین سالہ جوان جس کے حصہ میں وہ آئی زر جرمانہ لے کر اسے جھوڑنا پیند کر تاہے۔ نی طابق نے اس سے نکاح کر لیا اور اس مختم بذہبرے ایک سوے زیادہ بی آدم کو بیشہ کے لیے لونڈی غلام ہونے سے بچا دیا. عائشہ صدیقہ وہنا (باوجود سوت ہونے کے) کہتی ہی جورہ بھین جیسا بابرکت نکاح کم دکھنے میں آیا ہے جس کی طفیل اس قدر فرزندان آدم کو آزادی نصیب ہوئی۔ رسول اللہ ٹاتھا کے ہرایک نکاح میں ایسے ہی اسرار و رموز ہیں۔ (از مهر نبوت مؤلفہ قاضی محمد سلیمان رمائتیہ)

حصوصات میں ہے ہے۔ 🌣

گیار ہوس بیوی میمونہ بنت حارث ہلالیہ رہافتا ہیں۔ ان سے نکاح بھی "سرف" میں ہوا اور ہم بسری بھی سرف میں اور ان کا انتقال بھی

سرف میں ہوا۔ یہ مقام (سرف) مکه معظمہ سے سات میل پر ہے۔ امهات المومنین میں میہ بلحاظ نزوتنج سب سے آخری ہوی ہیں' ان کا انتقال ٦٣ھ میں ہوا۔ یہ حضرت عبدالله بن عباس عِینهٔ (مفسر قرآن) کی خالہ ہیں۔ کیونکہ حضرت عبداللہ کی ماں ام فضل بھی حارث کی بٹی ہے۔ نیز بیہ خالد بن ولید بنائنہ (مشہور اسلامی جرنیل) کی بھی خالہ ہیں۔ ان کے نکاح میں فقهاء کا اختلاف ہے کہ حالت احرام میں تھا یا احرام ہے باہر۔ لیکن صحیح نمی ہے کہ اس وقت رسول اللہ طنہ لیم احرام میں نہ تھے۔ چنانچہ ابو رافع سفیر نکاح کا یمی قول کے جس نے حالت احرام میں نکاح کا ہونا بیان کیا ہے اس کا غلط ہونا ظاہر ہے۔ ای قول کو گیرہ وجوہ ہے دو سرے پر تقدیم دی گئی ہے جس کی بحث دوسري جگه ہے۔

اسران خيرين سے بين وجه كلبى صحابى كے دهدي بائيں. چوكله يه بى بى حفرت بارون طائم کی نسل اور میود کے شاہی خاندان سے تھی اس لیے تمام شکرنے کماک ایس عورت رحیہ کو مل جانے کی کوئی وجہ نہیں۔ قریب تھا کہ یہ اختلاف باہمی آزردگی کاعث ہو جاتا اور ولوں میں پھوٹک کا ج بویا جاتا کہ نی ساتھ کے صفیہ بھٹا کو بلا کر فرمایا کہ اگر تو واپس جانا جاتی ہ تو تھے تیرے خاندان میں واپس کر دیا جائے۔ اس نے کما کہ میں دل سے پہلے ہی مسلمان ہو چی تھی اب اظهار اسلام کرتی ہوں اور واپس جانا نہیں جاہتی۔ رسول الله مائیلیا نے الشكر كا اختلاف اور صفیه و کافیا کی صداقت د مکھ کر خود اس سے نکاح کر لینے کا فیصلہ فرمایا اونڈی نہیں بلکہ بوی بنالیا۔ صفیہ رکا نظ کا بدر و برادر و شوہر اہل اسلام کے ہاتھوں قتل ہو چکے تھے۔ باوجود اس کے صفیہ وہن کا اسلام لانا اور خاندان میں واپس جانے ہے انکار کرنا' اسلام کی صداقت کے ليے اعلىٰ دليل ہے۔ (از مهر نبوت مؤلفہ محمر سليمان رطاقيہ)

الغرض يد كياره ازواج مطهرات بي جن كے ساتھ رسول الله عليا بم يستر بوك جیسا کہ حافظ ابو محمد مقدی وغیرہ نے کہا ہے اور سات ایسی ہیں جن سے نکاح ہوا اور ہمیستری نہیں ہوئی۔

مقصود کلام بہ ہے کہ ازواج مطمرات ٹھاٹھ پر درود تابع ہے 'ان کے احترام کا اور ان کی تحریم برامت کا اور میں رسول اللہ التھا کی بیویاں دنیا و آخرت میں ہیں۔ جس عورت سے نبی سی اللہ نے جمیستری نسیس کی اور زندگی میں ہی وہ نبی سی اللہ سے جدا ہو كئي اے ازواج مطرات كے احكام و درجه 'جن كے سرے نبي التي الم فيال فرمايا عاصل شير - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ عَلَى أَزْوَاجِهِ وَ ذُرِّيَّتِهِ وَ سَلَّمَ تَسْلِيْمًا -

## ذريت كابيان

ذریت کی تحقیق: اس بحث میں و مسلے ہیں اور پہلے مسلہ میں لفظ کی بحث ہے ،

اس میں تین اقوال ہیں:

- يد ذَرَأَ اللَّهُ الْحَلْقَ سے جس كے الله إلله علقت كو پھيلايا" اور ظاہر کیا۔ مزہ کو تقیل سمجھ کر گرا دیا۔ پس اس کی اصل ذَرَاهُ فَعَلَهُ کے وزن پر ے۔ ذراع سے۔ یہ قول تو صاحب صحاح وغیرہ کا مخارکے
- اس کی اصل ذَرٌّ ہے۔ جو "چھوٹی چیونٹی" کو کھتے ہیں۔ پس سے ذَرُیَة تھا۔ تغییر نب کے طور پر ضمہ پہلے کر دیا اور ہمزہ بیچھے۔ گریہ قول چند وجوہات کی بنا پر ضعف ہے۔

(الف) باب نسب کی مخالفت ہے۔

رب حرف "را" کا"یا" ہے بدل خلاف قیاس ہے۔

رج ذریت اور ذر میں گو ذ اور ر مشترک ہیں مگر معنی کے اعتبار سے ایک کا مفہوم دو سرے سے جدا ہے۔

(س) ذر تو مضاعف سے ہے اور ذریة معتل فی امهوز۔ فی اس لیے بد اور ہے وہ اور۔

قَنْدُرُوهُ الرِّيَاخُ - گويا دراصل سي ذريت: ذَرَا يَذُرُوهُ الرِّيَاخُ - گويا دراصل سي ذرو ے ذُريْوَةٌ فُعِيْلَةٌ ك وزن پر تھا۔ حرف وكوى ئي بدل ديا - كيونك ياء ما قبل ساكن موجود تھى ـ

میرے نزدیک پہلا قول صحیح ہے۔ کیونکہ اشتقاق اور معنی اس کی شمادت دیتے ہیں۔ بے شک اس کامادہ ذرء ہے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا يَذْرَؤُكُمْ

فِيلِهُ (الشورى ١١/٤٢)

"جس نے تمہاری ای جس سے تمہارے لیے جوڑے پیدا کیے اور ای طرح جانوروں میں بھی (انٹی ہم جس) جو ڑے بنائے اور ای طریقہ سے وہ تمہاری نسلیس پھیلاتا ہے۔"

نيز فرمايا:

﴿ وَلَقَدَّ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ ٱلْجِينَ وَالْإِنْسِ ﴾ (الأعراف ٧/ ١٧٩)

"اور یہ حقیقت ہے کہ بہت ہے جن اور انسان ایک جن کو ہم نے جنم ہی کے لئے بیدا کیا ہے۔"

نيز فرمايا:

﴿ وَمَاذَرًا لَكُمْ فِ ٱلْأَرْضِ مُغَيَلِفًا ٱلْوَنْدُ ﴾ (النحل١٣/١٦)

"اور یہ بہت می رنگ برنگ کی چیزیں اس نے تسارے لیے زمین میں پیدا کر رکھی ہیں۔"

ازریت بمعنی مفعول بعنی مَذْرُوْرَةٌ ہے 'ہمزہ کے بدل جانے سے ذریت بن گیاہے۔

وہ کلمہ ہے جس کے حروف اصلی میں حرف علت ہو۔

② وہ کلمہ ہے جس کے حروف اصلی میں ہمزہ ہو۔

معنی ذریت کی تحقیق: دوسرا مله اس لفظ کے معنی کامے۔ اہل لغت کے زدیک اس مئلہ میں کچھ اختلاف نہیں کہ ذریت اولاد صغار و کبار کو کہتے ہیں۔ قرآن مجید ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًّا قَالَ وَمِن دُرِّيَّتَّيُّ ﴾ (البقرة ٢/ ١٢٤) "الله تعالیٰ نے کہا کہ میں تم کو لوگوں کا پیشوا بناؤں گا۔ انہوں نے کہا کہ اللہ میری اولاد میں سے بھی پیشوا بنایا۔" ﴿ ١ إِنَّ ٱللَّهُ أَصْطَفَيْ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِنْدَاهِمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ إِنَّ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ ﴾ (آل عمران٣٤ ٢٢ ٢٤) "الله تعالی نے آدم اور نوح اور خاندان ابراہیم اور خاندان عمران (میشنظم) کو تمام جمانوں کے لوگوں میں منتخب فرمایا تھا۔ ان میں سے بعض بعض کی اولاد تھے۔" ﴿ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيِّتُهُمْ ﴿ وَالْعَامِ ٢ / ٨٧) "اور بعض بعض کو ان کے باب دال اور اولاد اور بھائیوں میں سے بھی۔" رہا ہے کہ ذریت آباء کو بھی کما جا سکتا ہے یا تھی۔ اس میں دو قول ہیں۔ کہاجا سکتا ہے۔ ان کی ولیل یہ آیت ہے: ﴿ وَمَا يَدُّ لَمُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمُشْحُونِ ۞ ﴾ "اور ایک نشانی ان کے لیے یہ ہے کہ ہم نے ان کی اولاد کو بھری ہوئی کشتی میں سوار کیا۔ " (پسن ۳۶/ ٤١) ② اہل لغت کی ایک جماعت نے اس سے انکار کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ لغت میں یہ معنی جائز نہیں' کیونکہ ذریت تو الفاظ نسل و عقب کی مثل ہے' اس لیے پیر عمود اسفل (نچلے درج) کے لیے ہی ہو سکتا ہے۔ دیکھو اللہ تعالیٰ نے وَ مِنْ اَبَائِهِمْ وَ ذُرِّيَاتِهِمْ وَ إِخْوَانِهِمْ فَرِمايا ہے اور نسب كى تين جهات اوپر نيچ ' اطراف بيان كر دى

جس آیت سے قول اول میں دلیل پکڑی گئی ہے' وہ مدعا کے کحاظ سے ٹھیک

نہیں۔ کیونکہ اس میں نمسی طرح بھی ذریت کو اولاد کی جانب مضاف نہیں کیا گیا اور اضافت کا یہ حال ہے کہ ادنیٰ تعلق اور خصوصیت ہے بھی کی جاتی ہے۔

اضافت اور اسم: اور اسم كابيه حال ب كه مختلف وجوه ب دو جداگانه اشياء كي وي

طرف مضاف ہو تا ہے' ایک کی جانب اور جت اضافت ہوتی ہے اور دو سرے کی جانب جت اضافت اور جناب ابوطالب عم رسول اللہ سالیلیم کا شعرہے <sup>۔</sup>

لَـقَدُ عَلِمُوا أَنَّ إِبْنَنَا لاَ مُكَذَّبٌ

لَّدَيْنَا وَلاَ يَعْزٰى لقَوْلِ الأَبَاطِل

اس میں نبی سے کو اپنا فرزند کہا ہے۔ ظاہر ہے کہ رسول اللہ کا فرزند ابوطالب ہونا اور جت سے جبور ابن عبداللہ ہونا اور جت ہے۔ علیٰ ہذا لفظ رسول کو دیکھو

اے مجھی تو اللہ تعالی نے ہی جانب مضاف کیا ہے۔

﴿ قَدْ جَاءً حُمَّ رَسُولُكُ ﴿ (المائدة ٥/١٥)

"تمهارے پاس مارا رسول آیا"

اور مجھی امت کی طرف:

﴿ أَمْرُ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُولَهُمْ ﴾ (المؤمنون٢٣/ ١٩

"یا انہوں نے اپنے رسول کو شیں پہچانا۔"

پہلی آیت میں مرسل کی طرف اضافت ہے اور دو سری سیری مرسل الیہم کی جانب۔ علی ہذا لفظ کتاب بھی اے کتاب اللہ کہا جاتا ہے اور بھی بندے یوں کتے ہیں ہیں کہ جاری کتاب سب کتابوں سے بہتر ہے۔ ایسی ہی اور بہت سی نظائر ہیں۔

اِنَّا حَمَلُنَا ذُرِیَّتَهُمْ کے معنی: پس (لانَّا حَمَلُنَا ذُرِیَّتَهُمْ) میں لفظ ذریت اور جت ہے ان کی طرف مضاف کیا گیا اور آباء کی جانب اور جہت ہے ہوتا۔ ایک گروہ اس آیت کے معنی بیر کرتا ہے کہ یمال جنس بن آدم مراد ہے 'اشخاص موجودہ زمان نبوی مراد نبیں۔ پس ذریت سے مراد جنس انسانی ہوئی۔ ایک گروہ کا قول ہے کہ ذریت

ے مراد خود محض خاطب ہے اور اظہار قدرت و شار نعت کے لیے میہ طریق زیادہ بلیغ ہے۔ مطلب میہ ہے کہ ذریت جو صلب آباء میں تھی.... آباء کو کشتی میں بچا لینے سے محفوظ رکھی گئی۔ اس پر کامل بحث ہم نے کتاب الروح و النفس میں کی ہے۔ غرض ((ذُریة)) اولاد اور اولاد کی اولاد کو کہتے ہیں۔

فریت میں اولادِ وختر بھی داخل ہے یا نہیں؟: ذریت میں دختر کی اولاد بھی داخل ہے یا نہیں؟ اس میں علاء کے دو قول ہیں۔ امام احمد رطاقیہ صدونوں روایتیں منقول ہیں۔ امام شافعی رطاقیہ کتے ہیں داخل ہیں اور امام ابو صنیفہ رطاقیہ فرماتے ہیں "نہیں"، جو ذریت میں اولاد دختر کو داخل سمجھتے ہیں ان کی دلیل سے ہے کہ فاظمہ ترہرا رشاطا کی اولاد کا ذریت ہی اولاد دختر کو داخل سمجھتے ہیں ان کی دلیل سے ہے کہ فاظمہ ترہرا رشاطا کی اولاد دنیا میں بہتر انہیں ہو گھی اولاد دنیا میں بہتر انہیں ہو فرمایا تھا؛

﴿إِنَّ ابْنِيْ هٰذَا سَيِّدٌ!» ''اللَّهِ "ميرا به بينا(سيد) سردار بنت ب."

و کھو یسال میرا بیٹا فرمایا۔ جب اللہ تعالی کہ آیت مباہد ﴿ اَبْنَاءَ مَا وَ اَبْنَاءَ كُمْ ﴾ نازل فرمائی تو نبی سی کے حضرت فاطمہ و حسنین بی کی اور علب فرمایا تھا۔ اللہ تعالیٰ

فے حضرت ابراہیم کے حق میں فرمایا ہے:

﴿ وَمِن ذُرِّيَتَ بِهِ عَدَاوُهُ دَ وَسُلَيْمَ انَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ وَهَدَرُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَزَكَرِيَّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلَيْ اللَّهُ مِلْكُمِينَا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلَيْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالِمُ ا

"اور ان کی اولاد میں سے داؤد اور سلیمان اور ابوب اور بوسف اور موی اور ہارون ( میل کی اولاد میں ہولادیا کرتے ہیں اور ہارون ( میل کی اور عیلی اور الیاس ( میل کیا اور یکی اور عیلی اور الیاس ( میل کیا ) کو بھی۔"

ظاہر ہے کہ حفرت علیلی ملاتھ کا نسب حفرت ابراہیم ملاتھ کے ساتھ مال کی جت سے ہے۔ جو کہتے ہیں کہ ذریت میں اولاد دختر داخل نہیں' ان کی دلیل میہ ہے کہ

اولاد در حقیقت اپنے آباء سے جنم لیتی ہے ' دیکھو اگر ماں ہاشمیہ ہو اور باپ تیمی یا عدوی یا بزل تو کوئی شخص اولاد کو ہاشمی نہ کے گا۔ کیونکہ اولاد نسب میں اپنے باپ کے تاجع ہوتی ہے اور آزادی و غلامی میں ماں کی اور دین میں جو دونوں میں سے زیادہ نیک ہو۔ ایک شاعر کا قول ہے ''

بَنُـوْنَا بَنُوْا أَبْنَائِنَا وَبَنَاتِنَا

بَنُوْهُنَّ ابَّنَاءُ الرِّجَالِ الأَبَاعِدِ

چنانچہ اگر کسی قبیلہ کے متعلق کوئی وصیت یا وقف ہو تو اس میں اولاد دختر داخل نمیں ہوتی۔ رہا ہیہ امر کہ فاطمہ زہرا بھی کا اولاد نبی سی کیا کی ذریت میں داخل ہے' سو اس کی وجہ سیدہ زہرا بھی کے والد کریم النفس اور شریف النسب (سی کیا کا شرف و جاہ ہے۔ جس کو اہل دو کی میں ہے کوئی نہیں یا سکیا' میہ نبی سی کی قوت و جلالت اور قدر و عظمت کا باعث ہے کہ کی کہوں کو بھی اولاد کا درجہ مل گیا۔

چنانچہ ہم امراء و ملوک میں جب کا گئے ہیں 'جن کو رسول اللہ طالیۃ کی جناب رفیع اور بارگاہ عالی سے کچھ بھی نسبت نسیں کی مصاجاتا ہے کہ بے اولادی کی حالت میں وہ اولاد دختر کی طرف رجوع کرتے ہیں اور ان نسبت فرزندی کے ساتھ چٹم رغبت سے دیکھتے ہیں 'حتیٰ کہ ان کے باپ کا ذکر بھی در ان سے اٹھا دینا چاہیے ہیں۔ ایس حالت میں تم اس ؤودمان عالی اور اولاد عظیم الشان کے لیے کیا خیال کر سکتے ہو جن کی عظمت و جلالت روشن ہے۔

نب باپ کی طرف ہے ہے: رہا مسے طالگا کا ذریت ابراہیم طالگا میں ہونا یہ کچھ است بنیں کیونکہ مسے طالگا کا باپ تھاہی نہیں۔ چو نکہ باپ کی طرف سے نسب کا قائم ہونا محال تھا اس لیے ماں ہی باپ کی جگہ سمجھی گئی۔ یمی حال ہے اس کا جس کا نسب باپ کی طرف سے لعان وغیرہ کی وجہ سے منقطع ہو گیا ہو کہ مال نسب میں والدین کی باپ کی طرف سے لعان وغیرہ کی وجہ سے منقطع ہو گیا ہو کہ مال نسب میں والدین کی جگہ سمجھی جاتی ہے اور اس وقت وہ عصبہ (اولاد نرینہ کی جگہ) بھی ہو گی۔ سمجھ قول بھی یمی ہو گئے۔ سمجھی جاتی ہے اور امام احمد سے بھی ایک روایت یمی اور مقتصائے نصوص بھی ہے اور اہن مسعود بڑا تھی کا قول بھی یمی اور قیاس بھی ای کی صحت پر شاہد ہے۔ کیونکہ نسب

وراصل باپ کی طرف ہے ہے 'جب ادھر ہے منقطع ہو گیاتو ماں کی طرف راجع ہو گا اور اگر بھی باپ کی طرف نسبت کا صحیح ہونا ممکن ہو جائے جب ماں کی جانب ہے لوٹ کر پھراسی کی طرف راجع ہو گا اور جیسا کہ سب کا اتفاق ہے۔

میں حال ولاء میں ہے کہ وہ موالی پدر کے لیے ہے۔ لیکن اگر ادھر رجوع محال ہو تو موالی بادر کے لیے ہو گی اور اگر پھران کا عود اپنے معدن و قرار کی جانب ممکن ہو تو موالی بادر کے لیے ہو گی اور اگر پھران کا عود اپنے معدن و قرار کی جانب ممکن ہو تو بادھ میں رجوع کر جائیں گے اور ظاہر ہے کہ ولاء نسب کی فرع اور اس کے دوش بلوش ہے۔ پس جب کہ مال کے عصبات اس مولی کے لیے (جس کی تعصیب باپ کی جت سے منقطع ہو گئی ہے) عصبات بن گئے ہیں تو اگر نسب میں مال کے عصبات کا جت ہے مفطع ہو گئی ہے تا کہ بیت کہ اس منظم ہو گئی ہے قائم کی جائے تو اور اس مخص کے لیے جس کی تعصیب باپ کی جت سے منقطع ہو گئی ہے قائم کی جائے تو اور اس مخص کے لیے جس کی تعصیب باپ کی جت سے منقطع ہو گئی ہے قائم کی جائے تو اور اس مخص کے دور بھی بیت کہ اس کا شبیہ اور اس کی شاخ ہے۔ لئو اولی طریق ہو گا ہے کہ سی بو تا ہے کہ سی بھی بھی گئا ہے کہ معام کی سی بھی تھی ہو گئی ہے کہ اس ما کل سے ہی پیتہ لگتا ہے کہ قیاس صحیح خواف نص نسیس ہو تا ہی ہو تا ہے کہ صحابہ کرام کا قیاس صحیح خواف نص نسیس ہو تا ہو تا ہے کہ صحابہ کرام کا میں عمیر نہیں۔ ذالِك فَضَلُ اللّٰہ بُورَیْنِه مِن بُشَاء وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ الْفَائِمُ وَ اللّٰہ وَ الْفَائِم وَ تا ہے کہ صحابہ کرام کا کے میسر نہیں۔ ذالِك فَضَلُ اللّٰه بُورَیْنِه مِن بُشَاء وَ اللّٰہ وَ

پانچویں فصل

# ابراہیم خلیل الرحمٰن کاذکر

یہ اسم گذشتہ نمونے میں سے ہے۔ ابراھیم کے معنی زبان سریانی میں "پدر مہران" ہیں۔ اللہ تعالی نے حضرت خلیل طائلہ کو اہل عالم کے لیے تیسرا بدر بنایا ہے، یعنی پدر اول تو آدم طائلہ ہیں اور پدر ٹانی نوح طائلہ۔ کیونکہ کل دنیا کے باشندے انمی کی اولاد ہیں۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا دُرِّيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ ﴾ اى آيت ے مؤرخين عجم كاكرب معلوم موتا ہے جن کا زعم پیہ ہے۔ مُؤرُ خيين عجم كي غلطي : كه بهم نوح ملالة، أور فرزندان نوح ملالثاً كو خبين جانت چنانچہ یہ اینے نب کو ان سے منسوب نہیں کرتے بلکہ اپنے بادشاہوں کو آدم ملائلا ہے جاملاتے ہیں۔ أوريدر سوم جوأبْ الآباء اور عمود عالم اور امام الحنفاء ميں' جن كو الله ياك 🔔 خلیل بنایا اور نبوت و کتاب کو ان کی ذریت میں خاص کر دیا' وہ خلیل الرحمٰن' نیز ﷺ الانبياء حفرت ابراہيم ہن۔ حفزت ابراہيم ملائلاً كا نام شخ الانبياء نبي سُرَيلا نے اس وقت لیا تھا جب آپ کعبہ میں داخل ہوئے اور دیکھا کہ مشرکین نے حضرت خلیل و جناب المعلل المنتيجي كي فقاوير بنا ركھي ہيں "كويا دونوں پانے پھينك رہے ہيں۔ فرمايا ا مشر کین پر اللہ کی لعنت ہو کی جانتے ہیں کہ ہمارے شیخ (حفرت ابراہیم نے) بھی انے نہیں تھنکے تھے۔ واضح ہو کہ اللہ تعالی نے رسول اللہ علیہ اللام کے سوا اور کسی نی کے اتاع کے لیے شیں فرمایا۔ قرآن جی میں ہے: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِينَهُ ۚ كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ الآيامَ (النحل ١٢٣/١٦) ''پھر ہم نے تمہاری طرف وحی بھیجی کہ دین ابراہیم کی بیروی اختیار کرو جو الك طرف كے ہو رہے تھے اور مشركوں ميں سے نہ تھے۔" امت محمد یہ کو بھی نہی حکم دیا گیاہے۔ فرمایا: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمٌ ﴾ (الحج ۲۲/۸۷) "اورتم پر دین (کی کسی بات) میں تنگی نہیں گی۔ (اور تمهارے لیے) تمهارے باب ابراہیم (مَلاِئلہ) کا دین (پیند کیا)۔" واضح ہو کہ لفظ ملت منصوب ہے اضار فعل پر اور معنی اس کے بیہ ہیں کہ ملت

ابرائیم کا اتباع و لزوم کرو۔ محذوف پر آیت متقدم دلالت کرتی ہے جس میں یہ ہے کہ رخاهد فوا فی الله حَقَّ جِهَادهِ، اس کو إغراء کہتے ہیں اور اس کو منصوب انصاب مصدریہ اور عامل اس میں مضمون ما قبل ہوتا ہے۔ نبی طبقیل صحابہ کرام بھی کو وصیت فرمایا کرتے تھے کہ صبح و شام یوں پڑھا کریں:

«أَصْبَحْنَا عَلَى فِطْرَةِ الإِسْلاَمِ وَكَلِمَةِ الإِخْلاَصِ وَدِيْنِ نَبِيّنَا مُحَمَّدٍ وَمِلَّةِ أَبِيْنَا إِبْرَاهِيْمَ حَنِيْفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ»
 الْمُشْرِكِيْنَ»

"ہم نے سبح کی فطرت اسلام پر 'کلمہ اخلاص پر 'اپنے نبی محمد (طلق بیم) کے دین پر اور اپنے باپ ابراہیم (طلقاً) کی ملت پر جو یک رخ (اور سبح) مسلمان تھے اور (ہرگز) مشرکو کی میں سے نہیں تھے۔"

ان الفاظ میں غور کروکی کو تکر اسلام کو فطرت فرمایا ہے 'جس کے لیے فظرۃ اللّٰهِ اللّٰهِ فَطَرَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ تَعَالَىٰ كَى تَوْحِيد اس كى عبادت حضرت ابراہیم کا بتاایا۔ کیو تکہ صاحب کے بڑھ کی منا اس (ملت کے اجزاء ہیں۔) دین کو نبی مائی ہے وین کامل اور شریعت تام دیاج عہد اللّٰه تعالی نے حضرت ابراہیم میلائم کو امام 'امت ' قانت ' حنیف فرمایا ہے:

﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًّا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِيٍّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الْظَلِيمِينَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

"ميں تمهيس سب لوگوں كا امام بنانے والا مول ' يو چھا! ابرا ہيم (طالبتا) نے كيا ميرى اولاد سے (ميمى وعده ہے؟) فرمايا! ظالمول سے ميرا بيد وعده شيس-"

اس آیت میں حضرت خلیل ملیاتی کو امام بھی بتلایا اور یہ بھی ظاہر کیا کہ آپ کی ذریت میں ہے۔ میں سے جو ظالم ہو گا اے رتبہ امامت نہ ملے گا۔ ظالم اس جگہ جمعنی مشرک ہے۔ فیلان

﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَاكَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَرْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ

شَاكِرًا لِأَنْعُمِهُ آجَبَنُهُ وَهَدَنُهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾ النام ١٠/١٠ (١٢)

(العقل المراتيم (ملائل) اني ذات سے ايك بورى امت تھا' الله كا مطبع فرمان اور يك سو' وہ كبھى مشرك نه تھا۔ الله كى نعتول كا شكر ادا كرنے والا تھا۔ الله كے اللہ الله كا شكر ادا كرنے والا تھا۔ الله كے اللہ كا شكر ادا كرنے الله تھا۔ الله كے اللہ كا اللہ كا اور سيدها راسته و كھايا۔ "

امت کے معنی پیشوا اور خیر کی تعلیم دہندہ ہیں۔ قانت کے معنی مطیع رب اور ای کی عباوت کو واجب کرنے والا کی عباوت کو واجب کرنے والا ہے۔ صنیف کے معنی اللہ کی جانب رجوع کرنے والا اور غیرے پیئے چھرنے والا ہیں۔ جس شخص نے صنیف کے معنی ماکل لکھے ہیں اس نے ٹھیک موضوع لفظ کے موافق ترجمہ ضیں کیا بلکہ لازم معنی کے ساتھ تفیر کی ہے۔ کیونکہ صنیف کے معنی منہ کرنا ہے اور ظاہر ہے کہ جو کوئی ایک طرف منہ کرنا ہے اور ظاہر ہے کہ جو کوئی ایک طرف منہ کرنا ہے اور ظاہر ہے کہ جو کوئی ایک طرف منہ کرے گا وہ دو سرے ہے منہ چھرلے گا۔

فَاقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيفًا كَى تَصْنِينَ چَانچه قرآن مجيد ميں ہے فَاقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيفًا كَى تَصْنِينَ چَانچه قرآن مجيد ميں ہے فَاقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيفًا اس ميں صنيف مضمون فَاقِمْ کے ليے حال مفردہ ہے۔ اس ليے اس جگه دين اس کی تفيير منظما کی گئی ہے اور آیت صدق می خالاص پر متضمن ہے۔ کيونکه دين کے ليے اقامت وجہ کے معنی اپنی طلب و خواہش کو مشرکہ لينے کے ہيں 'اس طرح پر که دل ميں غير کا ارادہ نہ کرتا ہو۔ صدق کے معنی بير ہيں کہ طلب منظم نہ ہو اور اخلاص کے معنی بير ہيں کہ مطلوب کا نام ہے افراد اخلاص توحيد مطلوب کا نام ہے اور اخلاص توحيد مطلوب کا۔

المخضر حفرت ابراہیم طالبہ ہمارے پدر سوم اور امام الحنفاء ہیں اور اہل کتاب نے آپ کا نام عمود عالم رکھا ہے۔ آپ کی تعظیم و تولیت و محبت پر جمیع اہل عالم متفق ہیں۔ حضرت خلیل کی اولاد میں سے بهترین نام بردار اور آدم طالبہ کی اولاد کے سردار یعنی محمد رسول اللہ طالبہ ہمی حضرت خلیل طالبہ کی نمایت تعظیم و اجلال اور عزت و احرّام کیا کرتے تھے۔ صحیحین میں انس بن مالک سے روایت ہے کہ ایک شخص نے احرّام کیا کرتے تھے۔ صحیحین میں انس بن مالک سے روایت ہے کہ ایک شخص نے آکر نبی طالبہ کو خَدْرُ الْبُورِیَّهُ کُما۔ فرمایا یہ تو ابراہیم طالبہ ہیں ایک جگہ نبی اللہ ای ان کو

آپا شیخ فرمایا ہے اور صبیح بخاری کی حدیث حسن ابن عباس کا خلاصہ یہ ہے کہ لوگ سرو پا برہنہ غیرمختون قبروں ہے اٹھیں گے اور سب سے پہلے حضرت ابراہیم طالباً کو الباس بہنایا جائے گا۔ "

﴿ أَعُودُ لَ بِكَلِمَاتِ اللهِ الشَّالَةِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَهَامَّةٍ وَمِنْ كُلِّ عَيْنِ لأَمَّةٍ »

اولیات خلیل: حضرت ابراہیم طالق وہ پہلے برگرار ہیں جنہوں نے مہمان نوازی شروع کی اور وہ پہلے بزرگ ہیں جنہوں شروع کی اور وہ پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے ختنہ لیا بدر وہ پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے سفید بال پائے 'چنانچہ دیکھ کر عرض کیا اللی! میں سفید بال پائے 'چنانچہ دیکھ کر عرض کیا اللی! میں واری میں کیسی ثناء فرمائی ہے۔ ملائکہ کے بارے میں کیسی ثناء فرمائی ہے۔

مهمان نوازي خليل مَالِئلًا: فرمايا:

﴿ هَلَّ أَنْنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَنَمُا ۚ قَالَ سَلَنُمُ ۚ قَوْمُ مُنْكُرُونَ ﴿ إِنَى فَرَاعَ إِلَى أَهْلِهِ عَجَامَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ الله الله الله ١٤٤/٥)

"اے نبی (التَّهَیم) ابراہیم (ملائق) کے معزز مهمانوں کی حکایت بھی تہمیں پینی

ہے؟ جب وہ اس کے ہاں آئے تو کہا آپ کو اسلام ہے۔ اس نے کہا آپ لوگوں کو بھی سلام ہے۔ کچھ ناآشنا سے لوگ ہیں۔ بھروہ چیکے سے اپنے گھر والوں کے پاس گیا اور ایک (بھنا ہوا) موٹا تازہ بچھڑا لا کر مہمانوں کے آگے پیش کیا۔"

اس کلام میں متعدد وجوہات کی بنایر حضرت ابراہیم ملائلہ کی ثناء مقصود ہے۔

مہمان کی صفت مُکڑمین فرمائی۔ جس کے بید معنی ہیں کہ ان کا اکرام حفرت ابراہیم ملائل نے ہاں صاحب اکرام حضرت ابراہیم ملائل نے ہاں صاحب اکرام تھے اور سے صفت باعث تعریف یوں ہے کہ حضرت خلیل ملائل ایسے مکرم مہمانوں کے میزبان بنتے تھے۔ واضح رہے کہ ہر دو اقوال میں کوئی تضاد نہیں اور آیت میں ہر دو معانی پر دلائے ہے۔

(را فَد خَلُوْا عَلَيْهِ)) اس بل بل به ذکر نہيں کہ انہوں نے اندر آنے کی اجازت بھی نہ لی تھی۔ اس سے به نکاتا ہے ہممان نوازی اور فیعن پروری کے تذکر ہے ہو مشہور تھے اور آپ کا گھر آزاد ممان سرائے بنا ہوا تھا جس میں داخل ہونے کے لیے اجازت وغیرہ کی ضرورت نہ تھی بلکہ اندر چلے آنا ہی اجازت میں داخل تھا۔ اس سے حفرت فلیل مالیات و خاب بالرخ دیا۔ وہ جملہ فعلہ پر فرشتوں نے ساکھا بالنصب کیا اور حضرت نے جواب بالرخ دیا۔ وہ جملہ فعلہ پر دلالت کرتا ہے۔ جو حدوث و تجدد کا اظہار کرتا ہے اور یہ جملہ اسمیم پر دلالت کرتا ہے۔ جو حدوث و تجدد کا اظہار کرتا ہے اور یہ جملہ اسمیم پر دلالت کرتا ہے۔ جو شوت و تجدد پر دال ہے۔ گویا انہوں نے سَلَمْ مَنا سَلَاهَا کما اور حضرت نے (رسَلاَمٌ عَلَیْکُمْمُ)) فرمایا۔ مطلب سے ہوا کہ فرشتوں کے سلام و حضرت نے (رسَلاَمٌ عَلَیْکُمْمُ)

(فَوْهُ مُنْكُرُوْنَ) سے پہلے مبتداء کو محدوف کر دیا ایعنی کو حضرت خلیل ملائلا نے ان کو شاخت نہ کیا تھا ' اہم ایسے الفاظ کے استعال سے جس سے مہمان کو نفرت و وحشت پیدا ہو آپ نے اعراض کیا اور کلام کو لطیف بنانے کی غرض سے مبتداء حذف کر دیا۔

بركات كاجواب ان ے بمترو برتر طريق ير ديا۔

- بناء نعل مفعول پر رکھی اور فاعل کو حذف کر کے مظرون فرمایا اور اپنی اُنکور کم نہیں فرمایا۔ کیونکہ اس جگہ یمی مناسب تر تھا اور نفرت یا خشونت کے بچاؤ کا میمی طریق۔
- (رَاعُ إِلَى اَهْلِه)) فرمایا۔ لغت میں روغان ایسے دبک کر جانے کو کتے ہیں جس کی خبر دو سرے کو نہ ہو۔ یہ بھی گھر والے سے مہمان کے لیے اکرام ہی ہے کہ اطلاع کے بغیر چیکے سے چلا جائے اور خبر جب ہی ہو کہ کھانا سامنے آ جائے تاکہ مہمانوں کو ندامت اٹھانا نہ پڑے' برخلاف اس کے جو مہمان کو سایا کرے کہ میں تمہارے لیے روئی پانی کا فکر کرتا ہوں آپ یہاں ٹھمریں وغیرہ وغیرہ۔ جس سے مہمان کو شرمندہ ہونا پڑتا ہے۔
- (افَجَاءَ بِعِجْلِ مَمِيْنِ) فرمايا۔ اس سے واضح ہوتا ہے كہ مهمانوں كے ليے كھانا گر ميں ہر وقت آيا ہوتا تھا اور يہ ضرورت نہ تھی كہ مهمان آئے بيٹھے ہيں تو آپ ہمايہ وغيرہ سے فرجاءَ بعجٰلِ آپ ہمايہ وغيرہ سے فرجاءَ بعبٰل سے يہ بھی معلوم ہوتا ہے كہ شمان كی خدمت آپ بذات خود كيا كرتے تھے اور مهمان كی خدمت گذاری خدام کے متعلق نہ رکھتے۔ يہ مطلب فَذَهَبَ اور فَجَاءً ہے نكاتا ہے۔
- ((بِعِجْلِ سَمِیْن)) سے ثابت ہو تا ہے کہ اس کے تمام گوشت کو لے آئے تھے' اس میں سے پچھ حصہ کو نہیں۔ اس سے بھی حفزت کے آرم وجود کی کثرت و انتہامعلوم ہوتی ہے۔
- (ربع خبل سَمِنن) کا مطلب سے کہ وہ دبلا بیار وغیرہ بھی نہ تھا' بلکہ چاق و چوبند تھا' جے عام لوگ خوب نگر داشت سے رکھتے اور تربیت کیا کرتے ہیں۔ مگر حضرت خلیل ملائلہ ایسے مال کو مهمانوں پر صرف کر دیا کرتے تھے۔
  - (قَوَّرَبَهُ إِلَيْهِمْ)) يعنى كهانا خود بى آگے لاكر ركھا خادم وغيرہ كو نسيس فرمايا۔
- اس سے یہ بھی ظاہر ہے کہ کھانا ان کے سامنے لایا گیا اور ان کو طعام کے پاس جانا نہیں بڑا۔ یہ صورت بھی اکرام معمان کی ہے کہ کھانا اس کے پاس لایا

- جائے نہ یہ کہ کھانا دو سری جگہ رکھ کر کہا جائے کہ چلو اٹھ کر وہاں کھانا کھا او۔

  (اَلَا تَا کُلُوْنَ)، جس کا ترجمہ یہ سمجھو کہ کیا آپ تاول نہیں فرمائیں گے 'کیا شوق نہ کیجئے گا۔ یہ پیرایہ اس سے بہتر ہے کہ کھاؤ ہاتھ برھاؤ 'کہا جائے۔ اس فقرہ کی لطافت خاص لوگ خوب سمجھتے ہیں۔ چنانچہ ایسے موقعہ پریوں بھی کما کرتے ہیں آئے بہم اللہ۔ ذرا مہمانی فرمائے' نہیں تکلف کیوں کرتے ہو وغیرہ وغیرہ۔
- ص حضرت خلیل ملافقائ نے کھانا آگ لا رکھا اس لیے کہ آپ کے مہمان زیادہ اذن کے مختاج نہ ہوتے تھے 'مگرجب انہوں نے نہ کھایا تب ان کو اَلاَ تَا کُلُوٰنَ فرمایا۔ مطلب سے کہ کھاتے کیوں نہیں۔ ای سے آپ کو خوف بھی ہوا' مگراہے مخفی رکھا۔
- ان کے کھانا نہ کھائے گھے خوف ہوا تھا اے خود ظاہر نہیں ہونے دیا بلکہ فرشتوں نے خود ہی ان کی صاحب ہمچھ کر لا تُحَفْ کما اور فرزند کی بشارت دے دی۔

غرض مذكورہ بالا آيات ميں ضيافت كے تمام آدائي جو بهترين آداب بيں بيان كر ديے گئے بيں اور ان كے ماسوا جو پچھ ہے وہ محض تكلف في كليف اور دكھاوا و بناوث كاسان ہے جو لوگوں نے بنايا ہے اور شرف و فخركے ليے تو نيل آواب كافی بيں۔ اللہ تعالى ہمارے نبی مائي بيل إور سيدنا ابرا بيم ملين اور دونوں كى آل پر اور سيد انبياء پر درود نازل فرمائے۔

الله تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ جو تھم ان کو ملا تھا۔ وہ انسوں نے پورا کیا۔ چنانچہ فرمایا:

﴿ أَمْ لَمْ يُنْبَأَ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَى ﴿ ﴾ (النجم ٢٧٠/٥٣)

"کیا خبر سیں ملی جو کچھ موی کے صحفول میں ہے اور ابراہیم کے صحفول میں 'جس نے پورا کر دیا۔ "

ابن عباس می شاشد نے فرمایا ہے کہ اس کی تفسیر سیہ ہے کہ جملہ شرائع اسلام کو پورا کیا اور تبلیغ رسالت کے بارے میں جو تھم ہوتا رہا اے پورا نبھایا۔ دو سرے مقام پر قرآن مجید میں ہے:

﴿ ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَىٰ إِبْرَهِ عَمَ رَبُّهُ بِكَلِمَنتِ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا﴾ (البقرة / ١٢٤)

"الله تعالی نے حضرت خلیل ملیش کو آزمائش میں ڈالا اور انسوں نے ان کلمات کو پورا کر دیا اور الله پاک نے ان کلمات کو پورا کر دیا اور الله پاک نے ان کو خلائق کا امام مقرر فرمایا جن کی افتداء کی جاتی ہے۔"

کسی نے ان کی ثناء میں کیا خوب کہا ہے۔

کی تھا نیز ان کا اور مال تھا ضفان کا! قلب تھان کے لیے فرزند قربان کے لیے

خلت اور قربانی فرزند: پراند کی مشارک و خلیل بنایا - خلت کمالِ محبت کانام به اور اس رتبه میں دوسرے کی مشارک و مزاحت نہیں رہتی - حضرت ابراہیم علیا افران و فرزند صالح کی بھی دعاکر رکھی تھی 'الد کھالی نے ان کو اسلمیل علیا دیے - بیٹے دلی توجہ کا تھوڑا سا حصہ اپی طرف کر لیا اس لیے خلیل (اللہ تعالی) کو خلیل (ابراہیم علیاتیہ) کے دل پر غیرت آئی کہ اس میں دو سرے کے لیوں جگہ ہو ۔ پس محم ذرج دے کر ان کا امتحان لیا گیا تاکہ سب لوگوں پر خلت کا راز 'مجب خلیل کو محب فرزند ہے مقدم کر دینے سے کھل جائے۔ چنانچہ جب انہوں نے تھم اللی کے لیے گردن جھکا دی اور اپنے فعل کا عزم کر لیا اور خلت کے جذبہ وجوش نے ظاہر ہو کھول دیا اور ایک قربان کر دینے کا ارادہ کر لیا۔ تب اللہ تعالی نے اس حالت کو کھول دیا اور ایک قربانی کو ان کا فدیہ بنا دیا۔ کیونکہ تھم ذرج میں صرف میں مصلحت حاصل ہو کھی کہ عزم پختہ ہو جائے اور تھم پر نفس قائم ہو جائے۔ جب یہ مصلحت حاصل ہو گئی تو ذرخ کی ضرورت نہ رہی۔ البتہ ہدایا و ضحایا کا قیامت تک کے جانا ان کی انباع کئی تو ذرخ کی ضرورت نہ رہی۔ البتہ ہدایا و ضحایا کا قیامت تک کے جانا ان کی انباع میں سنت ہو گیا۔

مناظرہ صفرت ابراہیم علیفر پھام ہی وہ بزرگوار ہیں جنہوں نے مشرکین و اہل باطل کے ساتھ دروازہ مناظرہ کو کھولا اور ان کے دلائل کو توڑا۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت کے اس مناظرہ کا بھی ذکر کیا ہے جو جھوٹے لوگوں کے سرغنے کے ساتھ آپ کا جوا اور اس مناظرہ کا بھی جو مشرکین کے ساتھ ہوا۔ دونوں گروہ کے دلائل کو آپ نے جس طرح شکست دی ہے وہ طریق نہایت عمرہ ہے 'جس سے فہم بڑھتا اور علم حاصل ہو تا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن لَشَاءً﴾ (الانعام / ٨٣)

''یہ ہماری دلیل ہے جو ہم نے ابراہیم (ملائقا) کو اس کی قوم کے مقابلہ میں ۔ دی' ہم جس کا چاہیے ہے ورجہ بلند کرتے ہیں۔''

زید بن اسلم وغیرہ کہتے ہیں گھر اس جگہ درجات کا بلند ہونا حجت اور علم کے ساتھ مراد ہے۔

اعداء کی مخالفت: واضح ہو کہ جب اعدا کے دین دلیل میں ان سے ہار گئے اور حضرت خلیل میں ان سے ہار گئے اور حضرت خلیل میں اور آگ میں ڈالنے کا بختہ اور کر کیا۔ ب شک باطل سب نے آپ کی ایذا دی اور آگ میں ڈالنے کا بختہ اور کر کیا۔ ب شک باطل پر ستوں کا بی و تیرہ رہا ہے کہ جب دلیل کے سامنے ذلیل ہو جگتے ہیں تو ایذا رسائی کی فکر میں لگ جایا کرتے ہیں۔ فرعون نے حضرت موسی طابقہ کے دلا کل سے شک آ کر کما تھا کہ: اگر تو میرے سواکسی دو سرے کو معبود سمجھے گا تو میں تجھے تید کر دول گا۔ الغرض آگ بھڑکائی گئی اور مجنیق میں رکھ کر آپ کو آگ میں ڈالا گیا۔ سمان اللہ یہ سفر بھی کیما عظیم تھا جس کو ایسی استقامت و ثبات کے ساتھ سیدنا خلیل نے کیا تھا، جو حضرت کی عظمت اور رفعت شان کے ظاہر ہونے کا موجب اور آ تکھوں کے لیے مخت کہ کا سب تھا۔ اس مسافرت میں جریل امین آسان و زمین کے اندر ظاہر ہوئے اور کہا اے ابراہیم میلانے! آپ کو کچھ عاجت ہے تو فرمائے۔ فرمایا، تجھ سے تو کوئی عاجت شمن ۔ ابن عباس می ان کے ایس آسان

﴿ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدَّ جَمَعُواْ لَكُمْ قَانِّضُوهُمْ فَزَادَهُمْ الْكِمْ وَالْكُمْ قَانِّضُوهُمْ فَزَادَهُمْ الْمِينَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ شِنَهُ ﴿ (آل عمران ٢٧٣) ٢٠ (١٧٣) ٢٠ (١٧٣) ٢٠ (١٧ عبل ٢٠ الله ١٠ الله ١١ الله ١٠ الله ١١ الله ١١

بناء بیت الله: حفرت ابراہیم عیفن اللہ ہی وہ بزرگوار ہیں جنہوں نے بیت الله بنایا اور لوگوں کو حج کے لیے پکارات ہے جتنے حج یا عمرہ کرنے والے ہیں' اتنا ہی حضرت ابراہیم علین کو الله تعالیٰ کی جانب ہے تو آخر و اکرام مزید ملتا رہے گا۔ الله تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاشِ وَأَنْنَا وَأَتَّخِذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِ مَرَ مُصَلِّلٌ ﴾ (القرة ٢٠ ١٢٥)

"اوریاد کرو کہ جب ہم نے اس گھر (کیبے) کو توگوں کے لیے مرکز اور امن کی جگہ قرار دیا تھا اور لوگوں کو تھم دیا تھا کہ ابراہیم (پھی) یمال کھڑا ہو تا ہے اس مقام کو مستقل جائے نماز بنالو۔"

اس میں نی ساتھ اور امت محمدیہ کو تھم دیا گیا کہ مقام ابراہیم کو مصلیٰ قرار دیا جائے تاکہ خلیل طابق کی واضح پیروی ہو جائے اور آثار ترو تازہ رہیں۔ اللہ اکبر' اس امام اعظم' نی اکرم کے مناقب اس قدر ہیں کہ اس کتاب میں نمیں آ کتے۔ ان شاء اللہ اگر عمرنے یاری دی تو ہیں اس مضمون پر ایک جداگانہ کتاب لکھوں گاجو ان کے بحر فضائل میں سے ایک قطرہ یا اس سے بھی کم کی نسبت رکھتی ہو گی۔ اللہ تعالیٰ این من و کرم سے ہم کو اس مقدس بزرگوارکی ملت پر چلنے والوں میں سے بنائے اور ان لوگوں میں سے بنائے جنہوں نے اس ملت برچلنے والوں میں سے بنائے دہنوں نے اس ملت بیضاء کو چھوڑ دیا ہے۔

واضح ہو کہ نبی طاقید نے خفرت خلیل طائی سے ایک حدیث روایت کی ہے جو متصل روایت کی ہے جو متصل روایت کے ساتھ ہمارے تک پنجی ہے۔ ترندی میں ابن مسعود بناٹر سے روایت ہے کہ رسول اللہ طاقید نے فرمایا کہ میں شب معراج کو حفرت ابراہیم سے ملا' انہوں نے کما' اے محمد (طاقید)! آپ اپنی امت کو میرا سلام کمہ دیجے اور ان کو بتلا دیجے کہ جنت پاک زمین اور شیریں پانی والی ہے' وہ صاف زمین ہے اور اس کے پودے منبخ کہ جنت پاک زمین اور شیریں پانی والی ہے' وہ صاف زمین ہے اور اس کے پودے منبخ مان الله وَ الْحَدُدُ لِلّٰهِ وَلاَ اِللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَ اللّٰهَ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ لِلّٰهِ وَلاَ اِللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ لِلّٰهِ وَلاَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ لِلّٰهِ وَلاَ اِللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهَ وَاللّٰهَ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَاللّٰهَ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدَدُ لِلّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدُدُ اللّٰهِ وَالْدَدُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدُدُ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَالْحَدِدُ اللّٰهِ وَالْحَدُد

چھٹی فصل

# ایک شہور مسئلے کابیان

صلوة نبوی کو حضرت ابراہیم النظام کی حکوۃ سے وجہ تشییرہہ: وہ مسلہ یہ ہے کہ نبی اگر میں ہوئی ہے۔ کہ نبی اسلام کے لیے جو صلوۃ کہ نبی اگر میں کی اسلیت طلب کی جاتی ہے وہ حضرت ابراہیم ملائلہ جیسی کیونکر ہے مالانکہ مشبتہ ہا کی اصلیت یہ ہے کہ وہ مشبتہ سے برتر ہوتا ہے۔

"گویا دو متضاد امر ہو گئے 'ان میں جمع کیوں کر ہو سکتی ہے۔"

ہم اس بارے میں لوگوں کے اقوال بھی لکھیں گے اور ان کا صیح و فاسد ہونا بھی ظاہر کر دیں گے۔

ایک گروہ کا قول ہے کہ یہ درود نبی النہ ایم نے امت کو اس وقت سکھلایا تھا کہ ابھی نبی النہ کے سردار ہیں۔ "
ابھی نبی النہ کے بیہ تالیا نہیں گیا تھا کہ: "آپ فرزندان آدم کے سردار ہیں۔"
اس قول کا قائل اگر خاموش ہی رہتا تو اس کے لیے بہتر و اولی تھا۔ کیونکہ یہ درود نبی النہ کی تقالے کیونکہ یہ درود نبی النہ کے جب آپ اللہ کی تقیر درود نبی النہ کی تقیر دریافت کی گئی تب سکھلایا ہے اور تاقیامت اپنی امت کی نمازوں کے واسطے مشروع دریافت کی گئی تب سکھلایا ہے اور تاقیامت اپنی امت کی نمازوں کے واسطے مشروع

فرمایا ہے۔ نبی اکرم سی آبیا تو بھیشہ فرزندان آدم طِلِنا سے افضل تھے۔ بتلائے جائے سے پہلے بھی اور بعد بھی۔ بھریہ کہ افضیلت معلوم ہو جانے کے بعد بھی تو آپ ئے ان الفاظ میں تغیرو تبدل نہیں فرمایا اور کسی نے موجودہ الفاظ درود کے خلاف روایت نہیں کی۔ اس وجہ سے معلوم ہوا کہ یہ تو بہت ہی غلط جواب ہے۔

ایک گروہ کہتا ہے کہ بیہ سوال و طلب اس لیے مشروع ہوا کہ اللہ تعالی آپ کو
 بھی خلیل بنا لے جیسا کہ حضرت ابراہیم ملائلہ کو خلیل بنایا تھا۔

اس کا جواب حدیث صحیح سے دیا گیا ہے جس میں (رؤ اِنَّ صَاحِبَکُمْ خَلِیْلُ الوَّحْمُنِ)، ہے۔ یعنی نبی الیُّلِیِّمِ خلیل الرحمٰن ہیں۔ مطلب میہ کہ اس حصول منصب کے بعد الفاظ کی پلیٹ دینا چاہیے تھا۔ اس لیے پہلے جواب کی طرح یہ بھی غلط ہے۔

ایک گروہ آگاہے کہ یہ تثبیہہ درود پڑھنے والے کی طرف راجع ہوتی ہے جو پھھ درود پڑھنے ہے ہے ثواب حاصل ہوتا ہے۔

مطلب میہ کہ وہ اللہ تعالی سے پیر اتھا کرتا ہے کہ اس کے نواب میں اللہ تعالی مجھ پر امیں رحمتیں نازل کرے جیسی آل ابراہی پر کی تھیں۔ ورنہ یہ تو ظاہر ہی ہے کہ نبی اگرم ساتی کے لیے جو صلوٰۃ مطلوب ہے وہ آگی اجل و اعظم ہے جو اہل عالم میں سے اسکی کو حاصل نہیں۔

یہ جواب بھی پہلے جوابوں کا ساہے بلکہ غلطی میں ان پر بڑھا ہوا ہے۔ کیونکہ تشبیہہ مصلی (درود خواں) کے لیے نہیں بلکہ مصلی علیہ (نبی النہا) کے لیے ہے۔ اب جو شخص اس کے بیہ معنی سمجھتا ہے کہ النی! میری درود خوانی کا نواب مجھے وہ دے جو آل ابراہیم کو دیا ہے' بیشک وہ تحریف کر تا ہے اور کلام کو باطل بناتا ہے۔

مندرجہ بالا تینوں جواب تو ایسے ہیں کہ اگر ان کاذکر بعض شار حین نے نہ کیا ہوتا اور نقل اقوال بالا میں ورق سیاہ نہ کئے ہوتے اور اس کا نام تحقیق رکھ کر لوگوں کو وہم میں نہ ڈالا ہوتا' تب ان کاذکر نہ کرنا ہی اولی تھا کیونکہ ذی علم کو ایسا لکھنے اور رد کرنے میں بھی حیا آتی ہے۔

ایک گروہ کتا ہے کہ یہ تشبیہ فقط آل پر عائد ہے۔ ان کے نزویک اللّٰهُمَّ صَلّ

عَلَى مُحَمَّد تو ایک صداگاند فقره ہے اور و عَلَم ١١ مُحَمَّد كَمَا صَلَيْتَ عَلَم آل اِبْرَاهِنِهَ جدا فقره- اس كو عمراتى في شافعي رواتي سي روايت كيا ب- محرية تو ان سے غلط روایت کی گئی ہے۔ امام شافعی رطابتیہ کی شان اس سے ارفع و اعلیٰ ہے کہ ایبا قول کہیں۔ ان کی فصاحت و بلاغت اور ان کا علم ہی کیے دیتا ہے مسوف کہ بیہ قول ان کا نہیں۔ یہ تو بت ہی رکیک و ضعیف ہے کیونکہ اول تو بہت صديثول ميں بير الفاظ مِن - اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدِ كُمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلَ اِبْرَ اهِيْمَ تَوْ پَھِرتو جيهمه بالا کے کيامعنی ہوں گے۔ (ديکھو باب اول) دوم عربيت کے لحاظ سے بھی رہے صحیح نہیں کیونکہ جب عامل کا معمول ذکر کر دیا جائے اور ووسرے کو اس کامعطوف بنایا جائے اور ظرف یا جار و مجروریا مصدریا صفت مصدر کی قید بھی جو ہو ہاں جگہ عامل معمول اور معطوف دونوں پر راجع ہو گا یہ ایبا قاعدہ ہے کہ عربیک کی خلاف دو سری بات کو مان نہیں ستی۔ جب تم يد كمو كي . جَاءَنِيْ زَيْدٌ وَ عَمْلِ وَمُ الْجُمْعَةِ تَوْجِعه كا دِن دونوں كي آكيكا ظرف ہو گا تھا عمرو کا نہیں۔ یا جب تھ کمو کے ضَرَبْتُ زَیْدًا وَ عَمْرواً ضربُالَةِ ضرب كا اثر دونوں ير مجها جائے گا۔ يا كهو هن نن زيْدًا وَ عَمْرُوا اَمَامَ الْأَمِيْرِ قُو امیر کے سامنے دونوں کا پٹنا نکلے گا۔ علیٰ ہذا اور بھی مثالیں ہیں۔ اگر کوئی بید کے کہ بیر قاعدہ تو جب ہے کہ عامل کا اعادہ نہ ہو الیکن جی عامل کا اعادہ ہو تب ايما كرنا بهتر موكا مثلًا كوكى كے ـ سَلاَمٌ عَلَى زَيْدِةً عَلَى عَمْرِهِ إِذَالْقِيْمَةُ وَ یمال کوئی امتناع نہیں ہے۔ اگر اِذَا لَقِیْتَهُ کو عمرو کے ساتھ مخص کیا جائے۔ چونکہ یہ بھی و علی آل مُحَمَّدِ کہ کرعامل کو مکرر لایا گیا ہے اس لیے معنی بالا درست ہیں۔ تو اس کا جواب سے ہے کہ مثال بالا تو مسئلہ صلوٰۃ کے مطابق نہیں' بيه مطابقت تو اس وقت ہوتی جب تم سَلاَمٌ عَلٰی زَیْدٍ وَ عَلٰی عَمْرو حَمَا نُسَلِّمْ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كُو اور پھريد دعويٰ كروك تشييه صرف عمروير سلام كرنے ميں ہے ورنہ ظاہرہ کہ ایسا ادعامحض باطل ہے۔

کہ دونوں متماثل ہوں یا مشتدی مشتد ہا ہے اعلیٰ ہو۔ ان کا یہ بھی قول ہے کہ گو نبی سائیلیا درود میں حضرت ابراہیم ملائلا کے متماثل (یکسال و برابر) ہیں گر نبی سائیلیا کی افضلیت دیگر وجوہ سے ثابت ہے۔

مشبۃ بہ سے مشبۃ کے افضل ہونے کی دلیل میہ شعرہ م

بَنُواْ اَبْنَائِنَا وَبَنَاتِنَا

بَنُو ْهُنَّ ابَّنَاءُ الرِّجَالِ الأَبَاعِدِ

واضح ہو کہ بد قول بھی چند وجوہات کی بنا پر ضعیف ہے۔

الف مشبة به سے مشبة كا افضل ہونا خلاف معلوم اور قاعدہ تشبيه كے مخالف ہے كو نكو كلف ہے كيونكه عرب كى شخص وہ اس

شعر بالا جس سے اس موئی پر دلیل پکڑی گئی ہے اس پر پھھ دلالت نہیں کرتا۔
اس کی نبیت اہل معانی کے ایک وہ کا قول ہے کہ یا تو اس شعر میں مبتداء مؤخر
اور خبر مقدم اور بنی ابناء کو ابناء سے افتیہ دی ہے اور خبر کو اس لیے مقدم کیا کہ
معنی ظاہر ہوتے رہیں اور التباس واقع نہ بھی ہو اس صورت میں تو تشبیہ اپنی
اصلیت پر ہے اور یا اس جگہ عکس تشبیہ کا قاعدہ جاب کیا ہے۔ جیسا کہ قمر کو حسن
میں روئے روش کے ساتھ۔

عکس تشبیهه کا قاعدہ: یا شیر کو مرد دلیر کے ساتھ یا دریا کو کائل تنی کے ساتھ تشبیهه دی جائے۔ اس تشبیهه میں حسین و دلیرو تنی کو مشبہ به کا درجہ دیا گیا ہے اور عکس تشبیهه میں ایسا جائز ہوتا ہے۔ پس اس شعر میں شاعر نے بنی ابناء کو ابناء کا (جو بہرحال ابناء ہے برتر ہوتے ہیں) درجہ دیا ہے اور پھر ابناء کو ان سے تشبیهه دی ہے۔ یہ قول تو اہل معانی میں سے ایک گروہ کا ہے مگر میرے نزدیک تو شاعر کا بید ارادہ بی پایا میں جاتا' اس نے تو پوتا اور نواسہ میں تفریق دکھلانے کا ارادہ کیا ہے اور بتلایا ہے کہ نواسے ہمارے بیٹے نہیں ہو سکتے کیونکہ وہ اپنے آباء کے تحت میں ہوتے ہیں ہاں رپوتے ضور ہمارے بیٹے ہیں کیونکہ ہمارے بیٹوں کے تحت میں ہیں۔ پس شعر بالا میں

نہ بی ابناءے تشبیہہ دی گئی نہ بالعکس۔

(ب) صلوٰۃ میں دوسرے شخص کا نبی سلی اللہ سے متساوی ہونا یوں درست نہیں کہ اللہ تعالیٰ کی صلوٰۃ نام ہے اجل و اعلیٰ مراتب کا اور محمد رسول اللہ سلی اللہ الفلل الخلق ہیں۔ اس لیے ضرور ہے کہ جو صلوٰۃ نبی سلی اللہ کا کو حاصل ہو وہ دیگر مخلوق سے افضل و برتر ہو۔

پس کوئی شخص اس بارے میں نبی ساتھیا کے برابر نہیں ہو سکتا۔ قرآن مجید کو دیکھو
کہ اللہ تعالیٰ نے یہ خبر دینے کے بعد کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتے نبی ساتھیا پر
صلوۃ سیجتے ہیں پھر صلوۃ و سلام سیجنے کا حکم دیا اور تسلیم کے ساتھ اس کو مؤکد فرمایا۔
یہ خبراور یہ امر کسی مخلوق کے لیے قرآن مجید میں سوانبی ساتھیا کے ثابت نہیں۔ پھر
خیال کروکہ اللہ تعالیٰ نے بیبی فرمایا ہے کہ اللہ اور اس کے فرشتے خلقت کو نیکی کی
تعلیم دینے والے (نبی کا ترجمہ معلی خرکیا ہے) پر صلوۃ سیجتے ہیں۔ کیونکہ نبی ساتھیا کی
تعلیم سے لوگ دنیا و آخرت کی برائی سے کہ فلاح و سعادت دارین کو پہنچ گئے اور
ان مومنین کے زمرہ میں جن پر اللہ اور فرشتوں کی رحمت ان
ان مومنین کے زمرہ میں جن پر اللہ اور فرشتوں کی رحمت ان
پس جب نبی ساتھیا ہے تعلیم یافتہ اس درجہ کے ہیں کہاللہ اور فرشتوں کی رحمت ان
پس جب نبی ساتھیا ہے تعلیم یافتہ اس درجہ کے ہیں کہاللہ اور فرشتوں کی صلوۃ کا ہونا کس

اب تم خیال کرو کہ جتنے معلم خیر (انبیاء) گزرے ہیں ان میں سے کوئی بھی تعلیم کی نفیلت اور کثرت میں نبی اگر م طائع اللہ سے بڑھ کر نہیں' نہ امت کو عمدہ نفیحت کرنے میں اور نہ تعلیم دینے کے مصائب پر زیادہ صبر کرنے میں۔ اس لیے امت محمد یہ تعلیم کے اس درجہ تک پہنچ گئی جہاں تک اور امتیں نہیں پہنچیں اور اس امت کو وہ وہ وہ علوم نافعہ و اعمال صالحہ ملے ہیں جن کی وجہ سے یہ خیرامت کملائی اور لوگوں کی ہدایت کے لیے ذمہ دار ٹھمری' اندریں صورت تم خود ہی خیال کرو کہ اس معلم خیر (رسول) کی صلوۃ کیوں کر اس بزرگوار کی صلوۃ کے برابر ہو سکتی ہے جو تعلیم میں نبی سائے کیا کمما ٹل نہیں۔

ایک گروہ کا قول ہے کہ یوں تو نبی طفید کے صلوۃ خاصہ میں ہے ایک ایبا حصہ ماصل ہے کہ کوئی اس حصہ میں آپ کے برابر نہیں ہو سکتا۔ لیکن اس جگہ جس صلوۃ کا سوال ہے۔ یہ اس صلوۃ خاصہ سے زائد ہے جو پہلے ہے نبی طفید کو عطاشدہ ہے۔

حضرت ابراہیم ملائل کے ساتھ تشبیہہ بھی ای حصہ زائد میں ہے اور اس میں کوئی انکار کی بات نہیں ہے کہ فاضل کے لیے بھی مفضول کی ایک فضیلت کا سوال کیا جائے جس سے فاضل کی خصوصیات فضل پر اضافہ ہو تا ہے۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ بادشاہ ایک شخص کو بست سا روبیہ دے 'اور دو سرے کو اس سے کم۔ جے بست روپیہ دیا گیا وہ بسلے سے غریب تھا اور دو سرا امیر۔ اس پر بید ورخواست کی جائے کہ دونوں کو برابر کا عظیمی وطا ہو تو دیکھو کہ جو پہلے سے امیر تھا وہ بسرحال دو سرے سے روبود ورسے گا۔

لیکن سے جواب بھی ضعیف کے یونکہ اللہ تعالی نے پہلے تو خبر دی ہے کہ اللہ تعالی اور فرشتے نبی سی شعیف کے یونکہ اللہ تعالی اور فرشتے نبی سی لیے پر صلوۃ سیجے ہیں پھر ہم کو صلوۃ سیجے کا حکم دیا۔ تو پچھ شک مہیں کہ صلوۃ وہی طلب کی گئی ہے جس کی جری گئی ہے نہ اس سے کم درجہ کی۔ اور سے بھی ظاہر ہے کہ اللہ پاک اور ملائکہ نورانی کی گوۃ اکمل و ارزح ہے مرجوح و مفضول نہیں لیکن بقول اس گروہ کے صلوۃ مرجوح طلب جاتی ہے نہ رائے۔ اور وہ رائح تب بنتی ہے جب صلوۃ خاصہ سے (جو ہم سے طلب سین کی گئی) جاکر ملتی ہے۔ اس صورت میں اس قول کے غلط ہونے میں پچھ شبہ نہیں رہا۔ کیونکہ پروردگار سے امت کا سوال بھٹہ نبی سی اس قول کے غلط ہونے میں پچھ شبہ نہیں رہا۔ کیونکہ پروردگار سے امت کا سوال بھٹے کے لیے افضل و اکمل صلوۃ کا ہوتا ہے۔

ایک گروہ کا قول ہے کہ تشبیہہ صرف اصل صلوۃ میں ہے نہ اس کی مقدار اور
 کیفیت میں اور سوال کا مدعا ہیئت کی جانب راجع ہے ' نہ مقدار موہوب کی طرف ہے۔

اس کی مثال میہ ہو کہ تم کسی کو میہ کمو کہ اپنے بیٹے کے ساتھ ایما ہی سلوک کرو جیسا فلاں شخص کے ساتھ کیا ہے تو اس سے مقدار احسان مراد نہیں ہوتی۔ بلکہ

صرف احسان کرنا مراد ہو تا ہے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے۔ ﴿ وَأَحْسِن كُمَّا أَحْسَنَ أَلَّهُ إِلَيَّكُ ﴾ (القصص ٢٨/٧٧) "نیکی کر جیسے اللہ نے تجھ سے نیکی کی ہے۔" ویکھو یہ کس کی طاقت ہے کہ اللہ کے احسانات کے برابر خود احسان کر سکے تو معلوم ہوا کہ مقدار مراد نہیں اصل احسان مراد ہے۔ دو سری عگہ فرمایا: ﴿ ﴿ إِنَّا ۚ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰ نُوجٍ وَالنَّبِيِّئَ مِنْ بَعْدِوٍّ ﴾ "ہم نے تیرے پاس وی جمیحی. جمیع نوح کے پاس اور ان کے مابعد نبیوں کے پاس بھیجی تھی۔ یمال بھی اصل وحی تنجیر ہے نہ مقدار وحی میں اور نہ جن پر وحی اتری ان کی فضیلت میں۔ قرآن مجید میں ہے ﴿ فَلْيَأْنِنَا بِنَايَةِ كَمَا أُرْسِلُ الْأَيْلُونَ فَ ﴿ (الأنبياء ١٠/١) "لائے جارے یاس نشانی جیسے پہلوں کو شکی دے کر جھیجا گیا تھا۔" اس میں بھی جنس معجزہ مراد ہے انہ کہ نظیر معجزہ۔ قرا ﴿ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ (النور ٢٤/٥٥) "البنته ان كو خليفه بنائے كاملكوں ميں۔ جيسا خليفه بنايا ان سے يملوں كو." سب جانتے ہیں کہ دونوں میں خلیفہ بنائے جانے کی کیفیت مختلف تھی اور اس امت کے لیے اوروں کی نسبت زیادہ تھیل کے ساتھ تھی۔ فرمایا: ﴿ كُنِبٌ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ (البقرة ٢/ ١٨٣) "فرض كئے گئے تم ير روزے جيے تم سے پهلوں ير فرض تھے." يمال بھي تشبيهم اصل صوم ميں بے نه عين وقدر كيفيت ميں۔ فرمايا:

﴿ كَمَا بَدُأَكُمْ تَعُودُونَ ﴿ الْأَعِرَافَ ١٩ / ٢٩)

"جس طرح تم كو پيداكيااى طرح لوادے گا."

الله علا نکه نشاۃ اولیٰ میں جو مبداء ہے' اور نشاۃ ثانیہ میں جو معاد ہے' جس قدر نقاوت ہے وہ ظاہر ہے۔ فرمایا:

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُو رَسُولًا شَنِهِدًا عَلَيْكُو كُمَّ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ إِنّ (المرابع عنه) و ()

"ہم نے تمهاری طرف رسول بھیجا۔ جو تم پر گواہ ہے۔ جیسا کہ فرعون کی طرف رسول بھیجاتھا۔"

ظاہر ہے کہ تشبیع صرف ارسال میں ہے نہ کہ ہر دو رسول کی مماثلث میں۔ حدیث شریف میں ہے:

﴿ لَوْ ۚ أَنَّكُمْ ۚ تَتَوَكَّلُوْكَ كَلِّي اللهِ حَقَّ تَوَكُّلِهِ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يَرْزُقُ الطَّنْ تَغْدُوْا حِمَاصًا وَنَزْنَجُ بِطَانًا ﴾ الطَّنْ تَغْدُوْا حِمَاصًا وَنَزْنَجُ بِطَانًا »

"اگر تم اللہ پر لوکل کرو جو توکل کی تی ہے تو تم کو رزق دے۔ جیسا کہ پرندوں کو دیتا ہے۔ وہ صبح کو بھوکے اٹھے کی اور شام کو شکم سیر ہو جاتے ہیں۔" ہیں۔"

یماں بھی تشبیہہ صرف اصل رزق میں ہے نہ کہ مقدا کی کیفیت میں۔ غرض اور بھی اس کی نظائر بہت ہیں۔ واضح ہو کہ یہ جواب بھی ضعیف ہے۔ چند وجوہات کی بنا

(الف) جو کچھ بیان کیا گیا ہے اس کا استعمال اعلیٰ 'ادنیٰ' مساوی میں جائز ہے مثلاً آگر کوئی کے کہ کنبہ والوں ہے بھی تم ایسا ہی سلوک کرو جیسا اپنے گھوڑے یا غلام سے کیا کرتے ہو تو یہ جائز ہے۔ پس یہ بھی ظاہر ہے کہ اگر تشبیہہ صرف اصل صلوٰۃ میں ہے تو یہ کہنا بھی جائز ہو گا کہ:

«صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى الِ أَبِيْ أَوْفَى كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آخَادَ الْمُؤْمِنِيْنَ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى ادَمَ وَنُوْحٍ وَغَيْرِهُمْ»

كونكه تثبيهمه اصل صلوة مين تقى اور مقدار وصفت مين بالكل نه تقى ـ اس ليے ایما مخص جس پر اللہ کی صلوۃ ہوئی ہو۔ خواہ وہ کوئی ہو اسی کا نام ہو سکتا ہے۔ للذا حضرت ابراہیم یا آل ابراہیم کے ذکر کی کوئی مزیت یا فوقیت نہیں۔ بلکہ پیے کہنا چاہیئے کہ اس ذكر سے بھى كچھ فائدہ نہيں۔ اگر فقط اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّ عَلَى آل مُحَمَّدٍ كه ديا جاتات بهي كافي تها.

(ب) جو نظائر بیان کی ہیں۔ وہ صلوۃ بر نبی ساتھیا کے لیے صحیح نظیر نہیں کیو نکہ ہیا سب نظائر دو قتم پر ہیں۔ ایک خبرو طلب۔ جو ان میں سے بطور خبرہے اس کی تشبیہ ے مقصود استدلال اور مجھانے کی سوات اور خبر کابیان کر دینا ہے۔ جس سے کوئی عاقل انکار نه کر سکے جیسا که مشبتہ به کا انکار نہیں کر سکتا۔ دیکھو جب اعتراف بدۃ (بار اول پیدائش کا اقرا کی موجود ہے تو کما گیا کہ اعادہ کا انکار کیونکر ہو سکتا ہے۔ حالاتکہ یہ اس کی نظیرے اور تظیری حکم نظیرے موافق ہے۔

﴿ إِنَّا أَوْسَلْنَا اِلْفِكُمْ وَسُولًا ﴾ كَ مُنْتِي بِيهِ بِي كه الكار رسالت كيونكر مو سكمّا ہے۔ حالانکہ پہلے بھی اللہ کے رسول بشارت وہنگہ کا بندار کنندہ آ چکے ہیں اور پھر جنہوں نے انکار کیا ان کی بدترین حالت اخذ و عذاب کو بھی تھے جان چکے ہو۔

﴿ إِنَّا ٱوْحَيْنَا اِلْمِيْكَ كَمَّا ٱوْحَيْنَا اِلِّي نُوْحِ وَالنَّبِيِّيْنَ ﴾ كالمجلب بير ب كد فبي النَّهِيل ہی دنیا کے لیے پہلے رسول نہیں۔ بلکہ صاحبان وحی پہلے بھی گڑھ چکے ہیں۔ ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الوُّسُل ﴾ بھى مكر رسالت محديد كے رويس ہے كد جب نبى مائي لم بھى ویے ہی آیات و معجزات بلکہ ان سے اعظم و برتر لے کر آئے ہیں جو پہلے رسولوں کے پاس تھے اور رسول کا آنا تمہارے نزدیک بھی کوئی انو تھی بات نہیں۔ تب محمد رسول الله طنی می دیگر انبیاء کی طرح رسول ہیں۔

﴿ لَيَسْتَخْلِفَتَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ ﴾ مين بهي الله تعالى في اين عادت ہے جو مخلوق کے بارے میں ہے اور حکت سے جس میں تغیرو تبدل سیں ہوتا 'خبر دی ہے کہ جو ایمان لایا اور عمل صالح کئے اسے زمین میں تمکنت دی جاتی ہے۔ اور اس کے لیے خلف چھوڑا جاتا ہے۔ اے ہلاک نہیں کیا جاتا اور اس کے سلسلہ کو قطع

سمیں کیا جاتا۔ جیسا کہ مُکَذِبین رسول ہلاک اور ان کے سلط قطع کر دیے جاتے میں۔ غرض اس میں اللہ تعالی نے اپنی حکمت کی خبر دی ہے اور موسنین و مصد قین کے ساتھ جو معاملہ ہوتا رہا ہے وہ بتلایا ہے کہ متبعین محمدی کے ساتھ بھی کی معاملہ کیا جاوے گا۔

﴿ لَوْاَنْكُمْ تَتُوَكِّلُوْنَ عَلَى اللّهِ ﴾ كے معنی بھی يمی ہیں كہ اللہ تعالی متوكلين كو رزق ح بھی غالی نہيں رہتے جيسا كہ متح وہ نہيں جانے اور وہ رزق ہے بھی خالی نہيں رہتے جيسا كہ عمل و كہ صبح گھونىلے ہے بھوك نكلتے ہیں۔ اللہ تعالی ان كو رزق ديتا ہے اور وہ شام كو سير ہوكر آشيانہ كو آتے ہیں۔ چونكہ تم (انسان) جملہ حيوانات ہے اللہ تعالی كے بال باكرام ہو۔ پس اگر تم بھی توكل كرنے لگو تو ضرور الى جگه ہے رزق و سے جائے جاؤ گے۔ جمال ہے نہیں جانے اور كوئی شخص تمہارے رزق كو روك نہ سكے بير سب نظائر تو "اخبار اللہ تعبیل ہے ہیں۔

ربی قتم طلب و امر۔ اس مقصود علت پر آگاہ کر دینا اور جزا کا جنس عمل سے ہونا بتلا دینا ہوتا ہے۔ مثلاً جب کمیں گے۔ ﴿﴿عَلِمْ حَمَا عَلَمَكَ اللّٰهُ﴾ یا ﴿﴿خَسِنْ حَمَا اَخْسَنَ اللّٰهُ إِلَيْكَ﴾ تواس میں گے۔ ﴿﴿عَلِمْ حَمَا عَلَمَكَ اللّٰهُ﴾ یا الله نے اسے الرزانی فرمائی آگاہ کر دینا ہوتا ہے اور یہ بتلا دینا کہ اس نعت کی جزا اس کی جنس ہے۔ لیکن ظاہر ہے کہ وجوہ بالا میں سے کس وجہ سے بھی شیح نمیں ہو سکتا اور اس ذات پاک پر کوئی وجہ بھی صحیح نمیں ہو سکتی۔ چو نکہ ﴿صَلَّ عَلٰی مُحَمَّدُ حَمَّا صَلَّ اور اس ذات پاک پر کوئی وجہ بھی صحیح نمیں ہو سکتی۔ چو نکہ ﴿صَلَّ عَلٰی مُحَمَّدُ حَمَّا صَلَیْتَ ﴾ واقع ہوا ہے۔ اس لیے ذکر تشبیہہ لغو ہوا جاتا ہے۔ جس کا پچھ فائدہ نہ ہو اور ظاہر ہے کہ الفاظ درود کو ایسا سمجھنا جائز نمیں ہے۔

(ج) (اکمهٔ اصَلَیْتَ عَلَی اَلِ اِبْرَاهِیْهِ)، مصدر محدوف کی صفت ہے۔ تقدیر عبارت یوں ہے صَلوهٔ مِفْل صَلُوتِكَ عَلَی آلِ اِبْرَاهِیْهَ اور اس كلام کی حقیقت سے ہے کہ مشبتہ کی صلوۃ مشبتہ بہ کی صلوۃ سے مماثل ہو۔ اس لیے حقیقت كلام سے روگردانی كرنامناسب نہیں۔

ایک گروہ کا قول ہے کہ یہ تثبیہ درود خوانوں کی ایک ایک صلوۃ کے ساتھ

حاصل ہے۔ گویا ہر آیک ورود خواں جس نے ان الفاظ کے ساتھ ہی التی اللہ پہر مرادہ مجھا اس نے اللہ تعالیٰ سے یہ چاہا ہے کہ اپنے رسول پر اس قدر ملاق اللہ تعالیٰ سے یہ چاہا ہے کہ اپنے رسول پر اس قدر آل ابراہیم ملائے کو حاصل ہے۔ جب ہر ایک درود خواں آل ابراہیم کی صلاق کے برابر کا سوال کر چکا تو رسول کر یم سائی کے کو خد در چند لا تعداد اور ان گنت درود حاصل ہو جائیں گے۔ جن کے برابر کسی کو نصیب نہیں۔ اس کی نظیر سے ہے کہ بادشاہ نے ایک کو ہزار روپید دیا۔ پھر رعیت کے تمام اشخاص نے مل کر ایک دو سرے شخص کو ہزار روپید دیئے جانے کی جداگانہ درخواست پر ہزار ہزار روپید اس دو سرے درخواست پر ہزار ہزار روپید اس دو سرے کو طاخ لگا۔ تو ظاہر ہے کہ اس کے پاس اسے ہزار روپید ہی ہو جائیں گے جس کو طاخ لگا۔ تو ظاہر ہے کہ اس کے پاس اسے ہزار روپید ہی ہو جائیں گے جس کو طاخ لگا۔ تو ظاہر ہے کہ اس کے پاس اسے ہزار روپید ہی ہو جائیں گے جس قدر سائلوں کی تعدالا ہے۔

اس تقریر کے بعد انہوں کے خود یہ اعتراض دارد کیا کہ یہ تشبیہہ تو صلوہ کی اصل اور افراد میں سے ہر فرد پر واقع کی ہے۔ اس لیے اشکال ویسا ہی رہا اور جب اس استحقاق ہے کم ہے تو اس کے منصب کے لاکق نہیں پھراس کا جواب یہ ہے کہ اشکال تب وارد ہوتا ہے جب تھم تحرار نہ ہو۔ مطاب امت تو یہ ہے کہ اللہ تعالی سے صلوۃ کے برابر سے صلوۃ کے برابر ہو جو حضرت ابراہیم طلاقہ کا سوال کیا جائے۔ جس میں سے مسلوۃ اس صلوۃ کے برابر ہو جو حضرت ابراہیم طلاقہ کو حاصل ہے اس صورت میں نبی سی کی صلوۃ مصرت ابراہیم طلاقہ کے مقابلہ میں بے شار ہوں گی۔

کین یہ قول بھی ضعیف ہے کیونکہ یمال تشبیہہ اس درود میں ہے جو اللہ تعالی کی طرف سے نبی ملٹھ لیا ہے۔ الفاظ درود کی طرف سے نبی ملٹھ لیا ہے نہ اس درود میں جو درود خوال پڑھتا ہے۔ الفاظ درود کے معنی تو یہ ہیں کہ اللی نبی ملٹھ کیا کو وہی کچھ عطا فرما جو تو نے ابرا تیم ملائل کو عطا کیا ہے۔ گویا صلوۃ ابرا تیم ملائل کے مساوی صلوۃ کا سوال ہے۔ اب یہ سوال جس قدر مرر موتا جائے گا۔ اس قدر اس کے معنی یہ ہوں گے کہ اس نے اللہ تعالی سے نبی ملٹھ کے لیے ایسی صلوۃ کا سوال کیا جو نبی ملٹھ کے استحقاق سے کم ہے اس صورت میں یہ سوال اور اس کا تحرار تو جانب اشکال کو ہی قوی کرتے ہیں۔ پھر یہ کہ تشبیہہ اصل یہ سوال اور اس کا تحرار تو جانب اشکال کو ہی قوی کرتے ہیں۔ پھر یہ کہ تشبیہہ اصل

صلوقة اور اس كر بر فرد ميں واقع ب اور يهال تكرار سے اس كاكوئي جواب قاكل شیں دے سکا۔ کیونکہ محض تکرار مشبۃ یہ کو مشبۃ سے قوی نہیں بنا سکتا اور مقتضائے تشبیہ کو نمیں لیك سكتا۔ ہال اگر محرار ايباكر سكے تب يه جواب نافع ہو سكتا ہے اور آگر بیہ مان لیا جائے کہ تکرار ہے مشبۃ کے قوت و فضل میں اضافہ ہو جاتا ہے تو پھر مشبة به اس سے كيونكر كم موسكتا ہے؟ نيز كم درجه كے مشبة به سے كيونكر تشبيهم درست ہو علتی ہے؟ اس لیے جواب بالامیں جو ضعف تھاوہ ظاہر ہے۔

 ایک گروہ کا قول ہے کہ آل ابراہیم میں انبیاء ہیں اور آل محمد میں نہیں۔ جب نی سائیلم اور ان کی آل کے لیے مثل اس صلوۃ کے جو ابراہیم ملائلہ اور ان کی آل كو ملاہے ، ورخواست كى گئى تو ظاہر ہے كه آل محمد ساتھ اللہ كو تو اس ميں سے اس قدر کے اجس کے وہ لائق ہیں۔ تو اس صورت میں انبیاء کے حصہ کی زيادتي نبي سينيا لو له على اور وه مزيت و فوقيت حاصل مو جائے گي جو اور

تقریر اس کی یوں ہے کہ سیدنا جہتم اور ان کی آل (جس میں انبیاء ہیں) کے صَلَوْة حاصله كو محد النَّهِيمِ اور آل محمد پر تقليم كينے لگے۔ اب اس ميں پچھ شك نهيں کہ آل محمد کو آل ابراہیم کے برابر کا حصہ نہیں گر کیا۔ ان کو تو ان کے استحقاق کے موافق ہی ملے گا۔ پھر باقی رہ جائے گانبی سٹھیل کا حصہ اور قصہ جو آل پر تقلیم كرنے سے في رہا ہے۔ اس ليے مجموعة جو كچھ نبي النظيم كے حصد ميں رہاوہ حفرت ابراہیم ملائل کے حاصل شدہ سے افضل و اعظم ہے۔ یہ معنی اپنے سے پہلے تمام معانی

ہے پندیدہ تر ہیں۔

👊 اس سے بھی عدہ یہ ہے کہ محمد النظام بھی آل ابراہیم سے بیں بلکہ بهترین آل ابراميم بير على بن الوطلح ن ابن عباس ر الله الله اصطفى آدم و نُوْحًا وَ أَلَ اِبْرَاهِيْمَ وَ أَل عِمْرَانَ عَلَى الْعُلَمِيْنَ)) كَى تَفْيِرِ مِينَ كَمَا ہِ كَـ مُحِمَّ (النَّهُيِّم) آل ابراتيم ملالناً سے بين- اب جس وقت مم (اكما صَلَّيْتَ عَلَى آل إِبْرَاهِيْمَ)) كهيس ك تواس صلوة ميس بهي رسول الله التَّالِيم مع جمله انبياء ذريت

ابراہیم سلام اللہ علیم شامل ہوں گے۔ اس کے بعد ہم کو تھم ملا کہ نبی ساتھیں اور نبی کی آل پر خصوصیت کے ساتھ اس صلوۃ کا سوال کریں جس کا سوال جملہ آل ابراہیم کے لیے مع نبی ساتھا کے عمومیت کے ساتھ کر چکے ہیں۔ چونکہ آل محمد کو وہی ملے گا جو ان کا حق ہے۔ اس لیے باقی سب کا سب نبی ساتھا کے لیے رہ جائے گا۔

تقریر اس کی میہ ہے کہ جو صلوۃ مجموعۃ آل ابراہیم میلانگ کو حاصل ہے جس کے اندر نبی سٹھیل خود بھی ہیں۔ وہ اس صلوۃ ہے اکمل ہے جو نبی سٹھیل کو (دیگر افراد آل ابراہیم میلانگ کا حصہ نکال کی حاصل ہے۔ لیکن نبی سٹھیل کے لیے خصوصیت ہے جو سوال کیا جاتا ہے۔ یہ اس صلوۃ کے برابر کا سوال ہے جو جملہ آل ابراہیم نبی ملٹھیل کو حاصل تھا اور ظاہر ہے کہ امر عظیم ہے اور قطعاً اس سے زائد ہے جو آل ابراہیم میلانگ کو حاصل تھا۔

اب فائدہ تشبیبہہ بھی ظاہر ہو گیا ہے۔ تشبیبہ اپنی اصلیت پر بھی جاری ہو گئی اور معلوم ہو گیا کہ اس لفظ کے ساتھ جو صلوق کی افرائی مطلوب ہے۔ وہ غیر نبی مطلوب سے عظیم تر ہے کیونکہ دعار سے مطلوب مشبتہ بہ کی مثل ہے اور اس مشبتہ بہ کے اندر نصیب وافر نبی ساتھ کیا گاہے۔ اس لیے مشبہ مطلوب بالضرور اس حصہ سبتہ بہ کے اندر نصیب فاقر ہو گا۔ کیونکہ ہی جو حصہ صرف ابراہیم مطلات کے لیے ہے اکثر و وافر ہو گا۔ کیونکہ ہی جہ میں جو حصہ صرف نبی کو بھی حاصل تھا وہ بھی شامل شدہ ہے۔ اس معنی میں حضرت ابراہیم مطلات اور ان کی آل پر جس میں انبیاء ہیں۔ نبی ساتھ کی اور یہ درود اس تمام فضیلت اور اس کے درجہ اور منصب علیا کے لاکت بھی بات بن گئی اور یہ درود اس تمام فضیلت اور اس کے اسباب و تقاضوں پر جو تابع فضیلت ہیں ' دلالت کنندہ ثابت ہو گیا۔

الله تعالی این حبیب و خلیل محمد (ساتیدم) و آل محمد پر صلوة بھیج اور بہت بہت سلام نازل فرمائے اور ہماری جانب سے نبی ساتیدم کو جزا دے۔ اس سے بڑھ کر جو کسی نبی کو اس کی امت کی جانب سے دی جائے۔

ساتویں فصل

ایک عمدہ نکتہ اس حدیث کے متعلق جس میں سیدناو مولانا محمد و آل محمد کی صلوٰۃ مطلوبہ کو ابراہیم لانٹیا و آل ابراہیم للنظام ک صلوٰۃ کے مثل کہا گیاہے۔

واضح ہو کی کل صحیح و حسن حدیثوں میں نبی ساتھ آپا و آل محمد کا ذکر تو صریح ہے۔ رہا مشبة بديعن سيدنا الماليم (طالبته) اور ان كى آل- سويا تو فقط آل ابراجيم كاذكر بيا صرف ابراجيم (ملاشق) كا-

اور كوئي صحح حديث اليي الله جم مين ابرائيم و آل ابرائيم مو- جيساكه محمد و آل محد ہے۔ اس جگہ ہم احادیث واردہ کی تھ ذکر کریں گے اور پھر جو یکھ رب کریم نے ہم پر ظاہر کیا ہے وہ گزارش کیا جائے گا۔ وہ کی جو کہ حدیث صحیح چار وجوہ پر ہے۔ 🛈 مشہور ترین حدیث عبدالرحمٰن بن الی لیکی گئے ہے۔ جے امام بخاری' مسلم' ابوداؤد' نسائی' ابن ماجد اور امام احمد منت في روايك كيا ہے۔ اس ميس (اكتما صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ)) اور ((كَمَا بَارَكْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيْمَ)) وارد موا ب اور ترندی کی روایت میں (اکما صَلَیتَ عَلِی اِبْرَاهِیمَ)) اور ((بَارَکْتَ عَلَی آل اِبْرَاهِيْمَ)) ہے۔ ابوداؤد کی ایک روایت بھی ای طرح ہے۔ اور ایک روایت مين ((كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْوَاهِيْمَ)) اور ((كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آل إِبْوَاهِيْمَ)) ج-

((كَمَّا بَارَكُتْ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيْمَ)) إلى اور ايك روايت مين ((كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ)) كاذكر إبْرَاهِيْمَ وَكَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ) إلى اور دونول جَكَد ((آلِ إِبْرَاهِيْمَ)) كاذكر شين-

- آخاری میں ابوسعید خدری رایشی کی روایت میں ((کَمَا صَلَیْتَ عَلَى اِبْرَاهِیْمَ))
   اور ((کَمَا بَارَکْتَ عَلَى أَلِ اِبْرَاهِیْمَ)) ہے۔
- مسلم میں ابومسعود بڑاٹر انصاری کی روایت میں ((کَمَا صَالَیْتَ عَلَی اِبْوَاهِیْمَ))
   اور ((کَمَا بَارَکْتَ عَلَی اٰلِ اِبْوَاهِیْمَ)) ہے۔ ای حدیث کی ایک روایت میں (رکَمَا صَلَیْتَ عَلَی اِبْرَاهِیْمَ وَ کَمَا بَارَکْتَ عَلَی اِبْرَاهِیْمَ)) ہے۔ لیمی ((آل یے اُبُواهِیْمَ)) کا ذکر نہیں۔

غرض ان مشہور احادث کے کی الفاظ ہیں جس سے یہ چار صور تیں نظر آتی

-U!

- ا) اكثريس لفظ آل ابراجيم بردو جلك (يعني صلوة وبركت ميس)
- ١) بعض مين لفظ ابراجيم مردو جگه ب- ( الني صلوة و بركت مين)
- (٣) بعض میں لفظ ابراہیم اول (صلوٰة) میں اور الفظ آل ابراہیم دوم (برکت) میں

(m) بعض میں اس کے عکس ہے۔

کیکن یہ ابراہیم و آل ابراہیم کا ایک درود میں جمع ہونا اے بہلی نے سنن میں کی بن سباق کی حدیث سے روایت کیا ہے اور اس کی اساد ضعیف ہیں۔ دار قطعی نے ابن اسحاق کی حدیث میں روایت کیا ہے اور اس کی صدیث میں روایت کیا ہے اور اس کی سند کو حسن متصل کما ہے۔ نسائی نے موسیٰ بن طلحہ عن ابیہ کی حدیث میں بھی جمع کے ساتھ روایت کی ہے اور پھر دونوں جگہوں میں صرف ذکر ابراہیم کے ساتھ بھی۔ ابن ماجہ نے سنن میں ابن مسعود کی حدیث موقوفا روایت کی ہے اور دونوں افظ جمع ہیں۔

ان کے سواعموماً احادیث جو صحاح و سنن میں ہیں۔ اول تو ان میں صرف آل

ابرائیم پر اکتفاء ہے یا صرف ابرائیم پر۔ (دونوں جگہوں میں) یا ایک جگه آل ابرائیم اور ایک جگه ابرائیم پر۔ چنانچه حدیث ابو ہریرہ (جو شروع کتاب میں ہے) میں بھی ایسا ہی ہے۔

پس جن احادیث میں صرف حضرت ابراہیم کا دونوں جگہ (صلوٰۃ و برکت) کا نام آیا ہے۔ اس کی وجہ تو یہ ہے کہ جس درود کی تثبیہہ دی گئی ہے اس میں اصل حضرت خلیل ہی ہیں اور آپ کی آل آپ کی تبعیت میں ہے اور متبوع کا ذکر تابع پر دلالت کیا کرتا ہے اور عداگانہ اس کے ذکر کی حاجت میں ہوتا ہے اور عداگانہ اس کے ذکر کی حاجت میں ہوتا ہے اور عداگانہ اس کے ذکر کی حاجت میں ہوتا ہے وقر عداگانہ اس کے ذکر کی حاجت میں ہوتا ہے اور عداگانہ اس کے ذکر کی حاجت میں ہوتا ہے اور عداگانہ اس کے ذکر کی حاجت میں ہوتا ہے۔

اور جس جگہ صرف آل ابراہیم طالع ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حفرت ابراہیم خود بھی اس کے لہاں داخل ہیں۔ جیسا کہ قاعدہ عربیت بیان ہو چکا۔ پس آل ابراہیم کمہ دینے سے آپ کے ذکر کی حاجت نہ رہی اس میں خود حضرت خلیل اور آل دونوں آگئے اور جن احادیث ہی ایک جگہ تو ابراہیم ہے اور دوسری جگہ آل ابراہیم۔ وہاں دونوں اصولوں کو جمع کریا گیا ہے۔ یعنی پہلے متبوع کاذکر کر دیا جو اصل ہے (اور آلع اس کے تحت میں ہے) پھراتب کالفظ آل کے ساتھ ذکر کر دیا جس کے اندر متبوع خود بھی شامل ہے۔

اب یہ سوال ہو سکتا ہے کہ لفظ محمد و آل محمد کا استحدادر ابراہیم یا آل ابراہیم کا اللہ عموماً احادیث میں کیوں ذکر ہوا ہے۔

جواب یہ ہے کہ آپ التھ اور آپ کی آل پر صلوۃ کا ذکر مقام طلب و دعار میں ہے اور حضرت ابراہیم کی صلوۃ کا ذکر بطور خبر و تذکرہ واقع ہوا ہے۔ کیونکہ ((اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَی مُحَمَّدِ وَ عَلَی اللَّ مُحَمَّدِ)) جملہ طلبیہ ہے اور ((حَمَّا صَلَّیْتَ عَلَی آلِ اِیْرَاهِیْمَ)) جملہ خبر۔ جملہ طلبیہ جب دعار و سوال کے موقع پر واقع ہوتا ہے تو اس کا ایرار و بسط و تطویل ہی زیادہ انسب ہے اور اختصار و حذف نہیں۔ ای لیے اس کا انکرار و اعادہ مشروع ہوا۔

طول دعار کا راز: بے شک میہ دعار ہے اور اللہ تعالی دعار میں الحاح کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔ تم نی طرفیا کی ادعیہ میں دیکھو کے کہ الفاظ کو بسط کے ساتھ استعال کیا گیا ہے اور ہر معنی کا ذکر صریح لفظ کے ساتھ ہوا ہے اور اس پر اکتفا نہیں کیا گیا کہ دو سرا لفظ اس معنی پر دلالت کر رہا ہے۔ مثلاً اس دعار کو لوجے مسلم میں حضرت على والله على وايت كياكياب كه رسول الله ماليكي فرماياكرت:

«اَللَّهُمَّ اغْفِرْلِيْ مَا قَدَّمْتُ وَمَا اَخَّرْتُ وَمَا اَسْرَرْتُ وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّيْ أَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَأَنْتَ الْمُؤخِّرُ لاَ اِلٰهَ إِلاَّ أَنْتَ» "اللي! مجھے بخش دے جو پھھ میں نے آگ کیا اور جو چھھے کیا۔ جو پھھ میں نے چھپایا اور جو علانیہ کیا اور جو جو کچھ تو میری حالت جانتا ہے۔ تو ہی مقدم ہے' تو ہی مؤخر ہے گئے۔ سواکوئی معبود شیں۔"

ظاہرے کہ اگر ان الفاظ کے مقابلہ میں: "اِغْفُرْ لِيْ كُلَّ مَا صَنَعْتُ

"رب کھے جو میں نے کیاوہ مجھے بخش دے"

کها جائے تو اس میں ایجاز ہے۔ لیکن چو نکہ الفاق حدیث دعار و تضرع اور اظهار عبودیت و فقرمیں ہیں اور ان جملہ انواع کا جن سے بندہ کو کہ یا ہے ، تفصیلا پیش نظر ر کھنا ضروری ہے۔ اس لیے ایجاز و اختصار سے بھی زیادہ موزوں اور بلیغ ہیں۔ ایک

دو سری روایت میں ہے:

«اَللَّهُمَّ اغْفِرْ لِيْ ذَنْبِيْ كُلَّهُ دِقَّهُ وَجلَّهُ سِرَّهُ وَعَلاَنِيَّـتَهُ أَوَّلَهُ وأخره

"اللي! ميرے تمام كناه بخش دے چھوٹے مول يا برے " مخفى مول يا علاميه" پہلے ہوں یا پچھلے۔"

ا بک اور حدیث میں ہے:

«اَللَّهُمَّ اغْفِرْ لِيْ خَطِيئتِيْ وَجَهْلِيْ وَإِسْرَافِيْ فِيْ اَمْرِيْ وَأَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّيْ ٱللَّهُمَّ اغْفِرْلِيْ جِدِّيْ وَهَزْلِيْ وَخَطِّئِيْ وَعَمْدِيْ

وَكُلُّ ذُلكَ عِنْدِيْ "اللي! ميري خطا ميري جمالت اور كام مين برده كر چلنا جس كو تو بخوبي جانتا ہے بخش دے۔ اللی! میرے ارادی گناہ ور لغو حرکتیں' دانستہ و نادانستہ قصور کہ یہ سب حالتیں مجھ میں پائی جاتی ہیں۔ معاف کر دے۔" غرض سے بات ادعیہ ماثورہ میں بکفرت ہے کیونکہ دعار کی حقیقت الله یاک کے حضور میں اپنی عبودیت اور فقراور تذلل کا ظاہر کرنا ہے۔ حقیقت وعار: پس جس قدر زیادہ بندہ اس کو طول دے گا' بردھائے گا۔ دہرائے گا۔ از سر نو شروع کرے گا۔ اس قدر اس کی عبودیت و تذلل اور اظهار فقرکے مناسب عل ہو گا اور کی امر پرورد گارے قریب تر ہونے اور ثواب عظیم عاصل کرنے کا باعث ہو گا۔ میہ خاص امر عادت مخلوق کے برخلاف ہے۔ کیونکہ مخلوق کے پاس جب موال کی کثرت ہوتی ہے ہی بار بار حاجات پیش کی جاتی ہیں' اے سائل بار گزر تا ہے اور اس کی طرف سے نفریش نے لگتا ہے۔ اور اگر سوال نہ کرو تب و قار قائم رہتا اور محبت بنی رہتی ہے۔ لیکن اللہ جہالی ہے جہاں تک تم سوال کرو گے اس کا قرب بردهتا جائے گا اور اس کے پیارے بھی گے اور جتنی زیادہ کڑ گڑاہٹ رما میں ہو گی اتن ہی اللہ کی محبت تمہاری جانب بڑھ جیئے گی۔ جو شخص اللہ سے سوال شیں کر تا۔ اس پر اللہ تعالی غضبناک ہو تا ہے۔ اس تکھی سمجھ لو کہ اللہ تعالیٰ تو ہوال نہ کرنے ہے غضب ناک ہو تا ہے اور بندے سوال کرنے ہے خفا ہوتے ہیں۔ حاصل کلام یہ ہے کہ مطلوب' زیادہ طلب سے زیادہ ملتا ہے اور طلب ناقص ہو تو کم۔ رہی خبروہ تو امرواقع شدہ کا ذکر ہے جو ہو چکا ہے اور جس میں زیادت و نقصان کا احتمال نہیں۔ اس لیے اس میں طول دہی ہے کچھ فائدہ نہیں ہو سکتا۔ خصوصاً جب که مخاطب کو توضیح و تفهیم کی ضرورت نه ہو۔ اس وقت تو ایجاز و اختصار ہی احسن و المل ہو گا۔ یمی وجہ ہے کہ بھی لفظ ابراہیم واقع ہوا ہے اور بھی آل ابراہیم۔ کیونکہ وونوں الفاظ میں سے ہرایک لفظ دو سرے پر دلالت کرتا ہے۔ رہا مقام طلب پس آگر

در خواست کا موقع تھا نہ کہ کسی امرواقع شدہ کی اطلاع دبی کا اور آگر صرف (رصلِ عَلَی آلِ مُحَمَّدِ)) کما جاتا۔ تب نبی طال کے موم میں داخل ہوئے۔ اس لیے ورود شریف میں (رصلِی علی مُحَمَّدٍ وَ عَلَی آلِ مُحَمَّدٍ)) کما گیا۔ اس سے بہ خصوصیت بھی نبی طال کی شرود ہو گیا اور آل کی شمولیت میں بھی۔

واضح ہو کہ ایسے مقام پر لوگوں کے دو طریق ہیں۔ ایک بیر کہ گو نبی ملٹھیام کا ذکر مبارک جداگانہ موجود ہے۔ تاہم آل محمد کے لفظ میں بھی آپ داخل ہیں۔ گویا نبی ملٹھیام کا ذکر خیر دو بار ہوا۔ اس لیے درود بھی حضور پر مکرر پہنچا۔ بیہ طریق تو اس شخص کے بند ہب کے موافق ہے جو خاص کے بعد عام کا ذکر ہونے سے خاص کو عام کے اندر بھی شامل سمجھا کرتا ہے۔ دو سرا طریق بیہ ہے کہ خاص کا ذکر خصوصیت سے ہونا دروور دلالت کرتا ہے کہ خاص کا خاص کی الفاظ وروو مشامل کے جاتی ہی الفاظ وروو شہری الفاظ وروو کی بین داخل شمیں۔ اس طریق کے موافق بھی الفاظ وروو کی شریف میں چند فوائد یائے جاتی ہی۔

(الف) چونکہ نبی ملٹھیل نوع عام ہے اسٹی تھے۔ اس لیے جداگانہ لفظ سے مخصوص کئے گئے ٹاکہ نوع ہر تر و متینز ہونے کی وہرے خصوصیت لفظی میں بھی امتیاز

-41

(ب) اس طریق سے نبی ملتی کی اختصاص و فوقیت پر جو افظ عام کی مندرجہ تحت انواع پر حاصل ہے آگاہی ہو گئی۔

(ج) اس سے سمجھا جاتا ہے کہ صلوۃ نبی ملط پر تو فی الاصل ہے اور آل پر تبعیت

د) ذکر مبارک کے خاص کر دینے سے عدم شخصیص کا توہم جاتا رہا اور معلوم ہو گیا کہ نبی سلٹھ کیا کا صرف لفظ عام کے اندر ندکور ہونا جائز نہیں۔ بلکہ نبی سلٹھ کیا کا ذکر تو مراد اصلی اور مطلوب قطعی ہے۔ صَلَّی اللّٰهُ عَلَیْهِ وَ آلِهِ بِقَدْرِ حَسَنِهِ وَ کَمَاله.

آٹھویں فصل

## اَللَّهُمَّ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّعَلَى الرِمُحَمَّدِ كَمَعَىٰ اور بركت كى شرح

واضح ہو کہ برکت کی حقیقت ثبوت و لزوم و استقرار ہے ((برک البعیر)) جب اور قائم اوشٹ زمین پر چیٹر جائے۔ ((مبرک)) " بیٹے کی جگہ" ((برک)) " ہر ایک ثابت اور قائم چیز" ((برک الابل)) " فونٹول کی کثرت" ((برکه)) " حوض" کیونکہ پانی اس میں جمع رہتا ہے۔ ((بواکا)) " لڑائی میں آب رہ کر سعی و کوشش کرنا۔" ایک شاعر کا قول ہے۔ و کلاً یُٹنجی مِنَ الْکُنْکِرَاتِ إِلاَّ

الْفِرَارُ الْفِسَبِ اللهُ أَوِ الْفِرَارُ

رکت کے حصول اور کثرت کی وعار کرنا۔ (ابھی الله 'بارک فیه 'بارک علیه بارک

له) بولا جاتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ بُورِكِ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا﴾ (النمل١٨/١) الممين

"مبارك ب وه جواس آگ ميں ب اور جواس كے ماحول ميں ہے۔"

(وَبَارِكَنَا عَلَيْهِ وَعَلَى اِسْحَاقَ»

«وَبَارَكْنَا فِيْهِ»

"اے اور احاق ( میکنیم ) کو برکت دی۔ " (برکت کی ہم نے اس میں)

وعائے قنوت کے الفاظ ہیں:

﴿وَبَارِكُ لِيْ فِيْ مَا أَعْطَيْتَ»

حديث سعد بناتة ميل إ:

«بَارَكَ اللهُ لَكَ فِيْ أَهْلِكَ وَمَالِكَ»

مبارک وہ ہے۔ جے اللہ تعالیٰ نے برکت دی ہو۔ حضرت مسیح طلائل کی زبان سے فرمایا ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ (مريم١/١٣) "اور بابرکت کیا جمال بھی میں رہوں۔" قرآن مجيد كي شان ميس ہے: ا وَهٰذَا ذَكْرٌ مُّنَارِكٌ أَنْزَ لُنَاهُ» "اوريه بابركت ذكر جم في تمهارك ليه نازل كياد" دوسری جگہ ہے: ﴿ كِنْتُ أَنزَلْنَهُ إِنَّاكَ مُبْرَكُ ﴾ (ص١٩/٣٨) "بدایک بری برکت والی کتاب ہے جو ہم نے تمهاری طرف نازل کی ہے۔" بے شک قرآن مجید کو مبارک کما جانا سب سے زیادہ موزوں ہے کیونکہ خیرو منافع کی کثرت اور جمله وجوه برکت اس بن موجود بین ـ واضح ہو کہ اللہ تعالی اینے لیے لفظ تبار کی استعال فرماتا ہے۔ مبارک نہیں ا یک گروہ کا جس میں جو ہری بھی ہے' قول ہے کھنچار ک جمعنی بارک ہے۔ مثل قاتل اور تقاتل کے۔ فرق بیہ ہے کہ فاعل متعدی ہے اور نفایل متعدی نہیں ہو تا۔ یہ قول محققین کے نزدیک غلط ہے۔ بے شک تبارک (بروز ک تفاعل) برکت ہے ہے اور یہ اللہ یاک کی نتاء ہے۔ اس سے وہ وصف ظاہر ہو تا ہے جو اس کی جانب راجع ہوتا ہے۔ مثلاً لفظ تعالیٰ کہ وہ بھی علو سے بروزن تفاعل ہے۔ اس لیے بید دونوں الفاظ ایک ساتھ لکھے بولے جاتے ہیں اور تبارک و تعالیٰ کها جاتا ہے۔ وعار قنوت میں بھی (اتَبَارَكَ وَ تَعَالَيْتَ) ہے۔ بيشك الله ياك سب سے زيادہ ان الفاظ كا يورا مستحق ہے۔ کیونکہ تمام خیرای کے ہاتھ میں ہے اور تمام خیرای کی جانب ہے ہے اور ؛ ی کی جملہ صفات صفات کمال ہیں۔ اس کے جملہ افعال حکمت و رحمت و مصلحت و خیرات ہیں۔ جن میں کسی فتم کا کوئی شر نہیں۔

صدیث نبوی ہے (رؤ السَّمَّوُ لَیسَ النِکَ)، بیشک شرقواس کے مفعولات و مخلوقات میں واقع ہوتا ہے نہ کہ اللہ تعالیٰ کے فعل میں۔ غرض جب بندہ یا اور چیزوں کو بھی مبارک کما جاتا ہے۔ کیونکہ اس میں بھی اسباب خیر کے اتصال سے کشت خیر و نفع پائی جاتی ہے اور دیگر اشخاص بھی اس سے فائدہ حاصل کرتے ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ کی شان کے شایاں ہے کہ وہ متبارک ہو تبارک و تعالیٰ کی جگہ تعاظم و تعالیٰ بھی ہولتے ہیں۔ یہ ثاء اللہ پاک کی عظمت اور خیر کی مداومت و کشرت نیز ای ذات کی صفات ہیں۔ یہ ثاء اللہ پاک کی عظمت اور خیر کی مداومت و کشرت نیز ای ذات کی صفات ممال کی جامعیت پر دلیل ہے۔ پس جو نفع عالم میں ہے یا ہو گا' وہ اللہ پاک کے نفع بخشی و احسان فرمائی سے ہے۔ علیٰ ہذا یہ لفظ دلیل ہے عظمت و جلال اور علو شان اللی جشی و احسان فرمائی سے ہے۔ علیٰ ہذا یہ لفظ دلیل ہے عظمت و جلال اور علو شان اللی بے۔ اس کیے اس کاذکر غالبا بیان جلال و عظمت و کبریائی کے آغاز میں ہوتا ہے۔ فرمایا:

﴿ إِنَ رَبَّكُمْ اللهُ الَّذِي خَلَقَ ٱلسَّكُوتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّا مِرْثُمَّ السَّكُوتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّا مِرْثُمَّ السَّكُوتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّا مِ أَسَّمُ السَّكُونَ عَلَى ٱلْمُرْشِ يُغْشِي الْيَّلَ اللهُ الْفَائُمُ وَالْأَمْثُ تَبَارِكَ اللَّهُ وَالْمُرْثُمُ تَبَارِكَ اللَّهُ رَاكُ اللَّهُ الْفَائُقُ وَالْأَمْثُ تَبَارِكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَالِينَ (نَ اللهُ اللهُ الْمُ الْمُنَالُةِ مَنْ اللهُ اللهُ

"تممارا رب الله ہے جس نے آسان و رہی جھ دن میں بنائے پھر عرش پر مستوی ہوا۔ وہی رات کو دن کا لباس بہناتا ہے وہ اس کے پیچے لگا آتا ہے دوڑتا اور سورج اور چاند اور ستارے کام میں گھری اس کے عظم پر۔ سن لو ای کا کام ہے بنانا اور عظم فرمانا۔ بڑا بابر کت ہے الله سمارے جمانوں کا مالک و پروردگار۔ "

فرمايا:

﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ۞﴾ (الغرقان ١/٢)

"نمایت مشرک ہے وہ جس نے اپنے بندہ پر قرآن اتارا تاکہ اہل عالم کو ڈرائے۔"

:46

﴿ نَبَارُكَ ٱلَّذِي جَعَلَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِهَا سِرَجًا وَقَـكُرُا مُنِيرًا (أله قان ٢٥/ ٢١) "بردی برکت والا ہے وہ جس نے آسان میں برج بنائے اس میں چراغ رکھا اور روش جاند بنا دیا۔" ﴿ وَتَبَارِكَ ٱلَّذِي لَهُ مُلَّكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَنْتَهُمَا وَعِندُهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ الزِّرِفَ ١٥/٤٣) "بردی برکت والا ہے وہ جس کی آسان اور زمین میں باشاہی ہے اور ان دونوں کے درمیان کی۔ ای کے پاس قیامت کا علم ہے اور اس کی طرف لوث کر جانا ہے۔ فرمايا: ﴿ تَبَنَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلَّكُ ۚ مُهْمِ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾ "بری برکت والا ہے وہ جس کے ہاتھ میں بات کی ہے اور وہ ہر چر پر قادر انسان کی پیدائش کی سات حالتوں کا ذکر کر کے فرمایا: ﴿ فَتَهَارِكُ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَيْلِقِينَ اللَّهِ (المؤمنون٢٢/١٤) "لیں بہت برکت بخشنے والا ہے اللہ جو سب سے بہتر بنانے والا ہے۔" ویکھو اللہ نے تارک کا ذکر ان مقامات میں کیا ہے۔ جمال اپنی ذات یاک کی شاء جلال وعظمت کے ساتھ' نیز ان افعال سے کی ہے جو اسکی ربوبیت و الہیت و حکمت اور ویگر صفات کمال پر دلالت کرتے ہیں۔ مثلاً قرآن مجید کا آثارنا۔ ہر دو عالم کا بنانا۔ آسان و بروج کا ہونا۔ جاند سورج کی پیدائش۔ ملک میں منفرد اور قدرت میں کال جونا۔ اس کیے ابوصالح نے ابن عباس مین اللہ استفال روایت کیا ہے۔ ابوالعباس کا قول ہے کہ ((تَبَارَكَ)) كے معنی ((اِرْتَفَعَ)) بس اور ((مبارك)) جمعنی

"مرتفع"۔ ابن الانباری کا قول ہے کہ (اتبارک) بمعنی "نقدس" ہے۔ حسن کا قول ہے ((تبارک)) وہ ہے "جس کی طرف سے برکت پنتے۔" ضحاک کا قول ہے کہ «تبارک» بمعنی "تعاظم" ہے۔ خلیل بن احمد کا قول ہے کہ «تبارک» بمعنی "تمجد" ہے۔ حسین بن فضل کہتے ہیں کہ تبارک تو اس کی ذات ہے اور بارک مخلوق میں سے وہ جے اللہ نے جاہا۔ یہ احس الاقوال ہے کیونکہ (رتبارک)) صفت ذات بھی ہے اور صفت فعل بھی جیسا کہ حسین کا قول ہے اور دلالت اس پر سے کہ اللہ تعالی نے اس لفظ کو اپنے نام کی طرف بھی مند کیا ہے۔ فرمایا:

﴿ نَبَرُكَ ٱسْمُ رَبِّكَ ذِي ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ اللَّهِ ﴿ الرحمن ٥٥/ ٧٨)

"بردی برکت الا بے تیرے رب جلال اور اکرام کانام-"

وعائے استفتاح میں ہے: «تَبَارِكَ اسْمُكَ وَتَعَلَّيْ جَدُّكَ»

"تيرا نام بركت والا اور تيري من بلندي والى ٢٠-"

اور این وات کی طرف بھی فرمایا (آھی کے الّذِی بِیّدِهِ الْمُلْكُ) اس بحث سے سے معلوم ہو گیا کہ (اتبارک) بمعنی ((بارک) سیر کھیا کہ جو ہری کا قول ہے اور یہ بھی واضح ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ کی تبریک صرف مسی لفظ کا جی ہے نہ اس کے معنی کا کمال۔

ابن عطیه کتا ہے کہ تارک کے معنی یہ ہن کہ:

"الله تعالی کی برکات عظیم و کثیر میں اور اس لفظ کے ساتھ عیراللہ کی توصیف نہیں ہو سکتی اور نہ بیہ لفظ لغت عرب میں منصرف ہے۔ اس کامضارع وامر مستعمل نہیں۔ کیونکہ جب یہ لفظ غیراللہ کے لیے مستعمل نہیں تو اے مستقبل کے لیے بھی نہ ہونا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ تو ازل ہے ہی متبارک ہے۔" پھر کماکہ ابوعلی نے غلطی کھائی کہ ((تبارک)) کامتنقبل ((یتبارک)) بتاایا۔ اس نے په نه سوچا که عرب تو په نهیں بولتے۔ "

ابن قتیب نے (رقبارَكَ اسْمُكَ)) كے معنى ميں كما ہے كه (رتبارى)) بركت سے بروزن نفاعل ہے جیسے «تعالٰی علو» سے ہے۔ معنی اس کے بیہ ہیں کہ تیرا نام بابرکت

ہ اور جس پر تیرا نام لیا جائے اس میں برکت ہو جاتی ہے۔ کما ایک عالم لغت نے میرے سامنے ایک شعر پڑھا تھا۔ جس کا مصرعہ دوم بادرہ گیا ہے۔ ع میرے سامنے ایک شعر پڑھا تھا۔ جس کا مصرعہ دوم بادرہ گیا ہے۔ ع اِلَی الْجِذْعِ جِذْعِ النَّخْلَةِ الْمُعَتَبَادَكِ

واضح ہو کہ ابن قتیبہ کا یہ قول تیرانام بابر کت ہے اور جس پر تیرانام کیا جائے اس میں برکت ہو جاتی ہے ' دلالت کر تا ہے کہ یہ صفت اس پاک ذات برکت بخشنے والا گی ہے۔ کیونکہ برکت اسم برکت مسمی کے تابع ہوتی ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے ((فَسَنِحُ بِاسْمِ دَبِّكَ الْعَظِيْمِ)) اس کامطلب میہ ہے کہ رب عظیم کی تنبیج بطریق اولی کرنی چاہئے۔ کیونکہ تنزیہ اسم تنزیہ مسمی کے تابع ہے۔ زمخشری کہتا ہے کہ اس کے دو معنی ہیں۔

خیرالی میں کثرت و اضافہ ہے۔

یا وہ ہر ایک شے ہے بڑھ کر ہے اور اپنی صفات و افعال میں سب سے برتر

میں کہتا ہوں کہ ہر دو معانی میں کی تضاد نہیں جیسا کہ حسین بن فضل وغیرہ کا قول ہے۔ نفر بن شمیل کہتا ہے کہ میں کے خلیل بن احمد سے (انبادک) کے معنی پوچھے تو اس نے '' تمجد'' بتلائے۔ یہ ہر دو معانی کا مجھے ہے۔

D مجد ذاتی کا۔

فلقت کو برکات کی فیض رسانی کا۔ کیونکہ مجد کی حقیقت ہی ہے۔ وجہ یہ کہ مجد کے معنی وسعت ہیں۔ مجد الشینی کہا کرتے ہیں۔ جب اس میں وسعت پائی جائے استجد اور عرش مجید بھی انہی معنی میں ہے۔

بعض مفسرین کہتے ہیں ممکن ہے کہ ((تبارک بروک )) سے ہو۔ پس ((متبارک))

معنی ''ازلا و ابدا شبت و دوام ہوں گے۔ '' اس سے بیہ نکلے گا کہ وہ واجب الوجود
ہے۔ اس کا وجود غیر سے نہیں اور وہ ازلی ہے۔ لیکن سے معنی جزء معنی ہیں۔ حقیقت
بیہ ہے کہ اللہ کا متبارک ہونا اس کے دوام وجود اور کثرت خیر و مجدو علو و عظمت و
لقترس ہے۔ جملہ خیرات کا ای کی جانب سے ہونا جے چاہے اپنی خلقت میں سے اسے
برکت دے جملہ محانی پر جامع ہے۔ اور سے معانی الفاظ قرآن سے ماخوذ ہیں۔ کتاب
برکت دے جملہ محانی پر جامع ہے۔ اور سے معانی الفاظ قرآن سے ماخوذ ہیں۔ کتاب

الله سب معانی یر وال ہے۔ پس کسی نے تو اس میں سے کوئی معنی لے لیے اور کسی نے کوئی۔ کو لفظ سب پر ولالت کر تاہے۔

هارا مقصود تو اس جَّله ((وَ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ عَلَى ال مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى أل إنوَاهِيْمَ)) كم معنى سے ہے۔ يس بد ايك دعار ہے جو بهترين عطيه خير كي ضامن ہے۔ جو آل ابراہیم کو عطا ہو چکا ہے۔ پھراس کی مداومت و ثبوت اور کثرت و زیادتی یر مشمل ہے۔ کیونکہ برکت کی حقیقت یمی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم اور ان کی آل کے حق میں فرمایا ہے:

﴿ وَبَشَّرْنَكُ بِالسَّحَلَّى نَبِيًّا مِنَ ٱلصَّالِمِينَ ۞ وَبَرَّكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَاقً ﴾ (الصافات٣٧/١١٢)

"جم نے اس کی سال کی بشارت دی جو صالحین میں سے اور نی ہیں اور ہم نے ابراہیم و اسحاق کو کت دی۔"

ان کے اہل بیت کے حق میں واللہ ہے:

﴿ رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَّكُنْتُمْ عَلَيْكُو أَلْهَلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنَّهُ حَمِيدٌ نَجِيدٌ ﴿ ﴾ (a+ c11/7V)

"الله كى رحمتيں اور بركتيں ہوں تم پر اے كھر اللہ جمہ اللہ حمد اور مجد والاے۔"

قاتل غوریہ ہے کہ جس طرح قرآن مجیدیں «بَازَ کُنَا عَلَيْهِ وْ عَلَى إِسْحَاقَى وَمِالِا

# بنی اسرائیل کاذکر قرآن میں اور بنی اسلعیل کاذکر تورات میں ہونے کی وجہ

آی طرح تورات میں حضرت اسمعیل اور ان کی اولاد کو برکت و خیر دیجے حالے کا اظهار فرمایا ہے۔ تمام برکتوں کا نتیجہ اور سب سے اجل و اعظم وجود باوجود محمہ رسول

الله طالی اس کی اطلاع تو بی اس کی اطلاع کو بی اسرائیل کو حضرت موسی اور ابراہیم النظام کو بیان ہے اندر ظاہر ہو زبان سے دلائی۔ تاکہ اس برکت عظیم اور خیر کثیر پر جو بی اسمعیل کے اندر ظاہر ہو گی۔ سب آگاہ ہو جادیں اور ہم مسلمانوں کے لیے قرآن مجید میں برکت اسحاق کا ذکر فرمایا۔ تاکہ جو نبوت اور علم و کتاب ان کی اولاد کو لوگوں کی ہدایت و ایمان کے لیے بخرت عطا ہوئی ہے۔ اس کی آگاہی ہم کو ہو جائے۔ ایسا نہ ہو کہ مسلمان اس مبارک خاندان کے حقوق کے ناشناسا بن جائیں اور انبیاء بی اسرائیل کو دوسری شاخ سے سمجھ کر کھنے لکیس کہ ہمارا ان سے پچھ تعلق نہیں۔ بلکہ مسلمانوں پر بھی شاخ سے سمجھ کر کھنے لکیس کہ ہمارا ان سے پچھ تعلق نہیں۔ بلکہ مسلمانوں پر بھی شاخ سے سمجھ کر کھنے لکیں کہ ہمارا ان کی محبت و تعظیم رکھنا ان پر ایمان لانا اور ان کی شاء کرنا لازی ہے۔

الكي وَاتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِيْنَ»

خاندان خلیل الرحمٰن کے خوائل و فضائل: چونکه حفرت خلیل الرحمٰن کا مبارک و مطهر گرانا کل عالم کے خانواد کا السلاق اشرف و ہزرگ ترہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے اس کو چند خصوصیات ساتھ ممتاز فرمایا ہے۔ جن میں سے چند درج کی جاتی ہیں۔

نبوت اور کتاب کو اس خاندان میں مخصوص فرمایا کینانچہ ابراہیم ملائلا کے بعد کوئی نبی حضرت خلیل کے کنبہ سے باہر نہیں ہوا۔

اس گھرانے کو ائمہ مهد تمیین بنایا۔ اولیاء اللہ میں سے جو کوئی جنت میں داخل
 ہو گا۔ وہ ان کے طریق و دعوت پر چلنے ہے ہو گا۔

الله پاک نے اس خاندان عالیہ میں سے دو (حضرت ابراہیم و سیدنا محمہ صلی اللہ علیہ میں) کو خلیل ہنایا۔

اس گرانے کو اہل عالم کا امام قرار دیا۔ ((إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا))

ان کے ہاتھ سے اپنے گھر کی بنیاد رکھوائی اور اس گھر کو تمام دنیا کے لیے قبلہ ،
 جائے قیام و جج گاہ بنایا۔

بندول کو تھم دیا گیا کہ اس گھرانے پر درود بھیجا کریں۔ جیسا کہ خود اللہ تعالیٰ
 ۲۲۳

- ان پر اور سلف پر درود بھیجاہے۔
- آسی گھرانے میں اللہ تعالیٰ نے دو مقد سول کو اتنی بردی امتیں جو کسی اور گھرانے
  کو نہیں ملیں عطا فرمائیں۔ یعنی امت مویٰ و امت محمدید۔ امت محمدید پچپلی
  ستر امتوں کے برابر اور دیگر امتوں سے اللہ تعالیٰ کے ہاں درجہ میں بڑھ کر اور
  گرامی ترہے۔
- ﴾ الله تعالیٰ نے ان کے لیے لسان صدق اور جمیل ثناء دنیا میں قائم رکھی کہ جب ان کا ذکر آئے ثناء کی جائے اور صلوٰۃ و سلام ان پر بھیجا جائے۔
- اس گھرانے کو اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے پر کھنے کی کسوئی بنایا۔ سعید وہ ہیں جو اس گھرانے کی تبعیت کرتے 'ان سے محبت و اخلاص رکھتے ہیں اور شتی وہ جن کو ان سے بھی ہے اور منہ چھیرلیا ہے۔ جنت اس گھرانے کے لیے ہے اور ان کے اتاع کے لیے اور دوزخ ان کے اعداء و مخالفین کے لیے۔
- ان کے ذکر کو اللہ تعلق بنا ہے ذکر کے ساتھ کیجا فرمایا ہے۔ مثلاً بولتے ہیں۔
  ابراہیم خلیل اللہ محمد رسول اللہ موئ کلیم اللہ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں
  نی ساتھ کو اپنی خاص نعتوں کا شکر تے ہوئ فرمایا ہے۔ ﴿ وَدَفَعَنَا لَكَ
  فِرِكُونَ ﴾ ابن عباس مجی شاتھ نے اس کی تقیر کی ہے کہ جب میرا ذکر ہو تیرا
  بھی ساتھ ہو۔ کلمہ طیب پر جس سے اسلام نعیب و تا ہے ، غور کرو۔ علی ہذا۔
  اذان ، خطیات اور تشہد میں دیکھو یمی حال ہے۔
- دنیا و آخرت کی شقاوت ہے تمام خلقت کی نجات اس گھرانے والوں کے ہاتھ پر رکھی گئی ہے نہ کہ ان کی نعتوں کا جو لوگوں کو ان سے حاصل ہیں شار ممکن ہے اور نہ کوئی ان کی جزاء دے سکتا ہے۔ بے شک اولین و آخرین میں جس قدر اہل سعادت ہو گزرے ہیں (جن کو مدارج رفیعہ کے حصول میں بدطولی ہے اور جس پر ان کو جزا عنایت ہوگی) سب کی گردنوں پر اس گھرانے کے بورے برے احیانات کا بارہے۔
- جو عمل صالح اور اطاعت دنیا میں اللہ تعالی کے لیے کی جاتی ہے اس میں اس

گھرانے کو اتنا ہی ثواب ملتا ہے۔ جتنا خود عمل کرنے والے کو۔ اللہ اکبر۔ اللہ اپنے فضل ہے جے چاہتا ہے خصوصیت دیتا ہے۔

الله تعالی نے اس گھرانے کے سوا تمام طریقوں کو مسدود کر دیا اور تمام
 دروازوں کو بند فرما دیا۔ اب اہل عالم اور اللہ کے درمیان جو دروازہ کھلا ہے وہ
 انمی کا راستہ اور ان ہی کا دروازہ ہے۔ شخ جدنید رطشے کا قول ہے کہ اللہ پاک
 اپنے رسول سلیجائے ہے فرماتا ہے:

"مجھ کو اپنی عزت و جلال کی قتم ہے۔ خواہ لوگ کسی طریق سے آئیں اور کسی دروازہ کو کھنگھٹائیں میں ان کے لیے کوئی دروازہ نہ کھولوں گا اور کوئی راہ نہ دوں گاجب تک تیرے پیچھے ہو کرنہ آئیں۔"

اللہ تعالیٰ نے اس انے کو وہ علم عطا فرمایا جو سی دوسرے گھرانے کو نہیں
 دیا۔ اس لیے دنیا میں گوئی ایسا گھرانا نہیں گزرا جو اللہ تعالیٰ اور اس کے اساء و صفات ' احکام و افعال ' جزا و حرب تقامات رضاء و غضب اور ملائکہ و مخلوقات کی معرفت اور علم و شرع میں اس سے جو کر ہو۔ پاک ہے وہ مالک جس نے اس گھرانے کے لیے اولین و آخرین کے علوم کر چیج کر دیا ہے۔

الله تعالی نے اپنی توحید و محبت اور قرب و تعلق فاجی میں اس گھرانے کو ایسی
 خصوصیت عطا فرمائی ہے جو کسی اور گھرانے کو نہیں۔

ر الله تعالی نے ان کو دنیا میں تمکنت دی اور خلافت عطا فرمانی آور جمله روئے کے اللہ تعالی نے ان کا مطبع بنایا میہ بات اور سمی کو حاصل نہیں۔

الله تعالی نے جس قدر ان کے ہاتھوں سے اہل صلالت و شرک کے آثار و اسلامی علامات کو جن سے ذات اللی بیزار تھی 'محو کرایا ہے اس قدر دوسرے کے ہاتھ ہند

﴿ جَمَلَهِ اللَّ عالَم كَ دل مين ان كى محبت و اجلال اور تعظيم كَ جو شجر لكائے گئے بين وہ دو سرے كى محبت كے نہيں۔

🕦 الله تعالی نے ان کے آثار کو دنیا میں بقاء عالم اور حفاظت بنی آدم کا سب

مُصرایا جب تک یہ آثار باقی بین عالم باقی ہے۔ جب یہ نہ رہ اس وقت ہے می خرابی کی ابتداء ہو گئی۔ ابن عباس ڈی شائے نے آیات:

﴿ ﴿ ﴿ جَعَلَ اللّٰهُ ٱلۡكَعْبَ اَلۡبَیْتَ ٱلۡحَكَرَامَ قِینَمُا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ الْمَائِدَةُ ﴿ ﴿ ﴿ الْمَائِدَةُ ﴾ (المائدة ٥ ٩٧)

"الله نے مكان محرّم 'كعبه كو لوگوں كے ليے (اجتماعی زندگی كے) قيام كا ذريعه بنايا اور ماہ حرام اور قرمانی كے جانوروں اور قلادوں كو بھی (اس كام میں معاون بنايا)"

کی تفیر میں کہا ہے کہ اگر سب کے سب آدی تج چھوٹر بیٹھیں تو آسان زمین پر الکرے۔ اور کہا گر سب ہی تج چھوٹر دیں تو ان کو کچھ نظرنہ آئے۔ نبی سی اللہ تعالی اپنے گھر کو زمین پر سے اور اپنے کلام کو مصاحف اور لوگوں کے حیث اٹھا لے گا۔ اس وقت نہ حج کرنے کے لیے بیت اللہ ہو گانہ تلاوت کے لیے کلام کی ۔ تب بہت جلد عالم تباہ ہو جائے گا۔ چنانچہ آج ہم اپنے وقت میں د مکھ رہے ہیں کہ جس قدر لوگ آثار و شرائع پر قائم ہیں اور قیام امور و حصول مصالح میں مصروف اور ہرگونہ بی شرکے دفع کرنے میں مشغول ہیں ، مصیبت میں گر رہے ہیں اور شام پر رہے ہیں گور ہو کہا کت و مصیبت میں گر رہے ہیں اور شام پر رہے ہیں گور کو افتار کر لینے کے باعث ہے۔ جو رکھنے اس سے منہ چھیرنے اور اسے چھوٹر کر غیر کو افتیار کر لینے کے باعث ہے۔ جو رکھنے اس سے منہ چھیرنے اور اسے چھوٹر کر غیر کو افتیار کر لینے کے باعث ہے۔ جو تلاش کرے گا اسے معلوم ہو جائے گا کہ یہ سب ہمارے گناہ کی شامت ہے کہ ہم تلاش کرے گا اے معلوم ہو جائے گا کہ یہ سب ہمارے گناہ کی شامت ہے کہ ہم تلاش کرے گا اے معلوم ہو جائے گا کہ یہ سب ہمارے گناہ کی شامت ہے کہ ہم تلاش کرے گا اے معلوم ہو جائے گا کہ یہ سب ہمارے گناہ کی شامت ہے کہ ہم تلاش کرے گا اے معلوم ہو جائے گا کہ یہ سب ہمارے گناہ کی شامت ہے کہ ہم تا گا رہ سنن و شرائع کا ظہور ہے وہاں سے اسی ظہور کے موافق یہ مصائب بھی دور ہیں۔

یں۔ بے شک یہ جملہ خصائص بلکہ ان سے چند در چند و صد چند اس گھرانے کو اللہ تعالیٰ کے آثار رحمت و برکات سے حاصل ہیں اور یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہم کو

تھم دیا ہے کہ نبی سٹھی کے لیے اور آل محدید کے لیے ان برکوں کا سوال کریں جو اس معظم گھرانے کے لیے ہیں۔

- اس گھرانے کی برکات و خصائص میں سے یہ ہے کہ اللہ تعالی نے ان کو وہ خصوصیتیں عطاکی ہیں جو غیر کو عطا نہیں کیں۔ ان میں خلیل الرحمٰن بھی ہیں۔ اور ذبیح اللہ بھی۔ وہ بھی جس سے اللہ نے کلام کیا اور وہ بھی جے قرب تامہ دیا۔ وہ بھی جے حسن کا ایک حصہ دیا اور کریم بنایا اور وہ بھی جس کے پاس وہ فرشتہ حاضر ہوا' جو کسی کے پاس نہ آیا تھا۔ وہ بھی جے مکان علیہ پر بلندی عطا ہوئی۔ چنانچہ اللہ تعالی نے اس گھرانے کا ذکر کیا ہے تو فرمایا ہے کہ ان سب کو اللہ تعالی نے عالمین پر فضیلت دی ہے۔
- الل زمین پر اس انے کی برکات و خصائص سے یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے عذاب عام الل زمین کے اٹھا لیا۔ سنت اللی اس گھرانے کے انبیاء سے پہلے سابقہ امتوں کے بارے میں یہ بہت دہ اللہ اور رسول کی تکذیب کرتے تو عذاب عام کے ساتھ ہلاک کر دیے ہاتے۔ جیسا کہ قوم نوح و ہود و صالح و لوط ( مبلک ہم ) کے ساتھ ہوا۔ گرجب اللہ تھا نے نورات و انجیل و قرآن مجید کو نازل فرمایا تو عذاب عام کو اہل زمین سے اٹھا کی اور حکم دیا کہ خالف اور تکذیب کرنے والوں کے ساتھ جماد کیا جائے تاکہ در شمادت مل سکے۔ مومنین کے ماتھوں سے نفرت و فتح کا ظہور ہو اور مهابت اللہ جھا عائے۔ مومنین کے ماتھوں سے نفرت و فتح کا ظہور ہو اور مهابت اللہ جھا عائے۔

بے شک اس گرانے کے لیے بعض ایسے فضائل و خصائص ثابت ہیں کہ زبان کو ہمیشہ ان کے صلوۃ و سلام اور ذکر ناء و عظمت کے بیان میں تر اور دل کو تعظیم و محبت و جلال سے پر رکھنا چاہئے اور پھر بھی یہ خیال رہے کہ آگر جملہ انفاس ان پر صلوۃ جیجنے میں ہی صرف ہو جائیں۔ تب بھی ان کے حق کا ادنی حصہ پورا نہیں ہو سکتا۔ اللہ تعالی ان کو خلقت کی جانب سے افضل جزاء عطا فرمائے اور ملاء اعلیٰ میں ان کی تعظیم و تشریف و تحریم روز افزوں رکھے اور ختم نہ ہونے والی صلوۃ دائمہ ان کی تعظیم و تشریف و تحریم روز افزوں رکھے اور ختم نہ ہونے والی صلوۃ دائمہ ان برنازل فرماتا رہے۔

نویں فصل

# حميد ومجيد براختتام صلوة كابيان

حمید و مجید کے معنی: واضح ہو کہ حمید فعیل © کے وزن پر حمد ہے ہاں کے معنی محمود ہیں۔ مگر محمود ہیں۔ مگر محمود ہیں۔ مگر محمود ہیں۔ بلغ تر ہے۔ کیونکہ جب مفعول سے عدول کر کے فعیل کا وزن لیا جاتا ہے۔ تو وہ یہ دلالت کیا کرتا ہے کہ یہ صفت بمنزلہ حرارت اصلی علق جبلی اور طبیعت کے بن گئی ہے۔ کسی کو ظریف و شریف یا کریم کئے ہے کہی غرض ہوتی ہے اور اس چہ یہ بناء غالبا فعل بروزن شرف ہے آتی ہے۔ کیونکہ یہ بناء لاذی صفتوں اور اصلی حالتوں کے لیے ہے۔ مثل کبر و حسن ولطف وغیرہ کی وجہ ہے کہ حبیب محبوب سے زیادہ بلی ہے۔ کیونکہ حبیب وہ ہے جس کے اندر صفات و افعال ایسے پائے جاتے ہوں جن کی وجب اس کے ساتھ محبت کی جائے۔ پس وہ فی نفسہ حبیب ہے گو کوئی شخص عدم شعور سے س کے ساتھ محبت کی جائے۔ پس وہ فی نفسہ حبیب ہے گو کوئی شخص عدم شعور سے س کے ساتھ محبت نہ کرے۔ یا کسی مانغ ہے اس کی محبت پر مطلع نہ ہو اور محبوب وہ ہے جس کے بائی ذات و صفات مانغ ہو یا نہ ہو۔ یکی فرق حمید و کی وجہ ہے جب کہ کی وجہ ہے جب کہ و محبت کرنے ہے کہ و محبت کرنے کی وجہ ہے حبوب کملائے۔ غرض جب اپنی ذات و صفات کی وجہ ہے حبوب کملائے۔ غرض جب اپنی ذات و صفات کی وجہ ہے۔ متعلق ہو یا نہ ہو۔ یکی فرق حمید و محبود میں ہے۔ جس کو وہ صفات و اسباب حمد حاصل ہوں۔ جو اس کے محبود ہونے محبود میں ہے۔ جس کو وہ صفات و اسباب حمد حاصل ہوں۔ جو اس کے محبود ہونے محبود میں ہے۔ جس کو وہ صفات و اسباب حمد حاصل ہوں۔ جو اس کے محبود ہونے محبود میں ہے۔ جس کو وہ صفات و اسباب حمد حاصل ہوں۔ جو اس کے محبود ہونے

اس وزن پر اللہ تعالی کے اکثر اساء تو جمعنی فاعل ہیں۔ مثلاً سمیع و بصیر علیم و قدیر اسلام و درن پر اللہ تعالی و حکیم و حلیم۔ اور ای طرح وزن فعول کے اساء مثلاً: غفور و شکور و صبور۔ لیکن درود کے بارہ میں دو قول ہیں۔ جمعنی فاعل ہے کیونکہ وہ انہیاء اور رسل اور اولیاء مومنین سے محبت رکھتا ہے۔ جمعنی مفعول یعنی محبوب ہے جو تمام محبت کے ساتھ حب ناستحق ہے اور بندہ کی شنوائی و بیٹائی اور نفس نیز دیگر محبوبات سے بھی زیادہ تر محبوب ہونائی اور نفس نیز دیگر محبوبات سے بھی زیادہ تر محبوب ہونائی کو شایاں ہے۔

کا نقاضا کرتے ہوں۔ گو کوئی اس کی حمد کرے یا نہ کرے۔ کیونکہ وہ فی نفسہ حمید ہے اور محمود وہ ہے جس کی حمد کسی نے کی ہو۔ یمی فرق مجید اور مجد 'کبیر اور مکبر'عظیم اور معظم میں ہے۔

واضح ہو کہ حمد اور مجد ایسے دولفظ ہیں۔ جن کی طرف تمام کمال راجع ہے کیونکہ حمد محمود کی ثناء اور محبت پر مشلزم ہے۔

حمد کے معنی: اب آگر کوئی محمود ہے محبت رکھتا ہے گراس کی نثاء نہیں کرتا ہے بھی وہ اس کا حامد نہیں اور آگر نثاء کرتا ہے 'گراس ہے محبت نہیں رکھتا' ہے بھی اس کا حامد نہیں۔ اب تم یہ سمجھو کہ نثاء و محبت بھی اسباب کے تابع ہیں۔ مثلاً محمود میں صفات کمالیہ اور جس اور غیر پر احسان کرنے کی فضیاتوں کا ہونا۔ کیو تکہ کی اسباب محبت کے ہیں اور جس قدر زیادہ ان کا اجتماع و کمال ہو گا۔ اس قدر حمد اور محبت اتم و اعظم ہو گی۔ اللہ تعلق کے لیے چو نکہ کمال مطلق ہے۔ جس میں کسی وجہ ہے کوئی نقص نہیں اور جملہ احسان ہی جانب ہے ہے۔ اس لیے وہ محبت تامہ کے ساتھ تمام حمد کا جمیع جانب سے مستحق کے حالت اور اس کی بیہ شان ہے کہ ذات و صفات اور احسان وجود کے افعال و اسماء بلکہ جملہ انسان و احکام کی وجہ سے اس سے صفات اور احسان وجود کے افعال و اسماء بلکہ جملہ انسان و احکام کی وجہ سے اس سے محبت کی جائے۔

رہا مجد ' تو اس کے لیے عظمت و وسعت اور جلال کا ہوں الذم ہے۔ جیسا کہ موضوع لغوی اس پر دلالت کر تا ہے۔ الله عظمت و جلال اور حمد پر دلالت کر تا ہے اور صفات اکرام پر راجع۔ الله تعالیٰ ہی ذوالجلال و الاکرام ہے اور ﴿لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَالوہیت و وحدانیت پر جو محبت تامہ کی حجہ یکی معنی ہیں کہ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللّٰهُ تَو الوہیت و وحدانیت پر جو محبت تامہ کی حق دار ہیں دلالت کرتا ہے اور الله اکبر کے لیے اس کی مجد و عظمت و کبریائی لازم ہے۔ یکی وجہ ہے کہ الله تعالیٰ نے ان ہر دو نوع کو قرآن مجید میں اکثر مقام پر جمع کیا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ الله تعالیٰ نے ان ہر دو نوع کو قرآن مجید میں اکثر مقام پر جمع کیا ہے۔ فرمایا:

﴿ رَحْمَتُ اللَّهِ وَبُرِكَنْهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ تَجِيدُ ﴿ ﴾ (هود١/٧٣)

"تم لوگوں پر نو اللہ کی رحمت اور اس کی بر کتیں ہیں' اور یقینا اللہ نمایت قابل تعریف اور بری شان والا ہے۔"

فرمايا:

﴿ ٱلْحَمْدُ يَلَهِ ٱلَّذِي لَوْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَوْ يَكُن لَلُمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَوْ يَكُن لَلُهُ وَلِيُّ مِنَ ٱلذَّلِيِّ وَكَبِّرُهُ تَكْمِيرًا الآنِ﴾ (بني اسرائيل ١١١/١٧)

دوحد ہے اللہ کو جس نے نہیں رکھی اولاد اور نہ کوئی اس کا ساجھی سلطنت میں اور نہ کوئی اس کا مدد گاروں میں اور اس کی برائی کر بڑا جان کر۔"

دیکھواس میں حمہ و تکبیر کا حکم ہے۔ فرمایا:

﴿ نَبُرُكَ أَتُّهُ رَبِّكَ ذِي ٱلْمُكَالِ وَٱلْإِكْرَامِ اللَّيْكِ ﴿ (الرحمن٥٥/٧٨)

"بری برکت وال سے تیرے رب جلیل و کریم کانام-"

مند و صحیح ابوحاتم وغیرہ میں حدیث نبوی موجود ہے۔

«اَلظُّوْابِيَا ذَاالْجَلاَلِ وَالْأَوْرَامِ»

"يا ذالجلال والاكرام كو اپنا ورد زبان جالع-"

جلال و اکرام کے وہی معنی ہیں جو حمد و کھی کے ہیں۔ قرآن مجید میں اس کی نظیر بہت ملے گی کہ قریب المعنی دو اساء حسنٰی ایک جگہ بیان کئے گئے ہوں۔ مثلاً:

﴿إِنَّ رَبِّيْ غَنِيٌّ كَرِيْمٌ

«هُو َ الْغَفُورُ الْوَدُوْدُ»

وعار کرب کے الفاظ ہیں:

(لا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ الْعَظِيْمِ لا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ رَبُّ الْعَرْشِ وَرَبُّ الْعَرْشِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْكَرْضِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْكَرْشِ الْعَرْشِ الْكَرْشِ الْعَرْشِ الْكَرْشِ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ ا

پس نبی سُلَ آیا کی صلوۃ کے بعد بھی میں دونوں اساء ذکر کئے گئے تاکہ قرآن مجید کی آیت ﴿ رَحْمَهُ اللّٰهِ وَ بَرَ کَاتُهُ عَلَیْکُمْ اَهُلَ الْبَیْتِ اِنَّهُ حَمِیْدٌ مَّحِیْدٌ ﴾ کے مطابق ہو جائے اور چونکہ صلوۃ کے معنی۔ اللہ پاک کی جانب سے نبی سلی ہے کی شاء' سکریم'

رفعت شان وكر اور كثرت محبت و قرب بين اور بيرسب معانى حد و مجد ير مشمل ہیں۔ تو گویا درود خواں کی درخواست سے ہوتی ہے کہ نبی ساتھ کیا کی حمد و محد میں ترقی کی جائے۔ پس ای مطلوب کی مناسبت اور مدعا کی مطابقت سے اللہ تعالیٰ کے بید وو نام حمد ومجد مذكور ہوئے۔ 0

🕜 اس بارے میں سلے بھی لکھا جا چاہے کہ دعار کرنے والے کے لیے مشروع یہ ہے کہ افی وعار کو اللہ تعالیٰ کے ایسے اسم پر جو اساء حشٰی میں سے ہو شروع و ختم کرنا چاہیے۔ جو مطلوب ے مناسبت رکھتا ہو۔ بطور نظیر دیکھو۔ حضرت سلیمان ملینتا کی دعار کے الفاظ ال زَبّ اغفوالی هَبْ لِيْ مُلْكًا لاَ يَنْبَغِيْ لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِيْ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابِ ﴾ لِعِنْ لمك مانكا اور الله ﴿

وباب كما

حضرت ظليل اور ان كي فرزي جليل حضرت اسمعيل السيام كي دعار ب: ﴿ رَبُّنا وَاجْعَلْنا مُسْلِمَيْن لَكَ وَ مِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَهُ أَلْفِرُ وَارْنَا مَنَاسِكَنَا وَ تُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوُّانِ الؤجنين امور آخرت كے متعلق دعار تھى۔ كوالي اب الوحيم براسے ختم كيا۔ ني ماتھا ا يك نشست مين سو باريرها كرت تهي ﴿ رَبِّ هُولِن وَ نُبْ عَلَّى إِنَّكَ آنْتَ التَّوَّابُ الْغَفُورَ ﴾ حضرت عائشہ وُی و سوال کیا تھا کہ مجھے لیلتہ القد کی جائے تو کیا پڑھوں۔ فرمایا کہنا ((اَلَّهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌّ تُحِبُّ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنَّمْ)) حضرت صداق بِاللَّهِ فِي كَا لَمُ مَازِ مِن يزي كے ليے دعار كھلائى جائے. فرمايا برحو: ((الَّكُهُمَّ إِنِّينَ ظَلَمْتُ نَفْسِينَ ظُلْمُا كَثِيرًا وَّلاّ يَغْفِي الذُّنْوْتِ إِلاَّ أَنْتَ فَاغْفِرْ لِيْ مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمِ)) غرض اس كي تظامُر بهت ہیں۔ جن کا ذکر ہم نے کتاب الروح والنفس میں کیا ہے اور حضرت مسح ملیلنگا کے قول: (لان تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَ إِنْ تَغْفِرْلَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمِ)) اور حضرت عليل کے قول ((فَمَنْ تَبعَنِيْ فَإِنَّهُ مِنْنِيْ وَ مَنْ عَصَابِيْ فَإِنَّكَ غَفُوْزُ رَّحِيْمٍ)) کے متعلق بھی ای میں بحث ہے۔ کیونکہ بظاہر تو یہ ہے کہ حضرت مسیح کے قول میں (اغزیزٌ حکینم)) ہوتا اور حضرت خلیل کے قول میں غفور رحیم۔

اور چونکہ حمد و مجد جس کی تبی طاق کیا کے لیے اس حوال میں ورخواست کی گئی ہے۔ پہلے سے نبی طاق کیا کو حاصل ہے۔ اس لیے یمی بات بتلانے کے واسطے کلام کا خاتمہ اللہ کے لیے ہر دو اوصاف کے شبوت پر کیا گیا۔ کیونکہ بندہ میں جو کمال نقص سے مبرا ہو۔ اللہ تعالی اس کمال کا زیادہ تر مستحق ہے۔

نیز یہ کہ نبی ساتی کیا کے لیے حمد و مجد کی طلب اللہ تعالی کی صفت حمد و مجد کی مسئلوم ہے۔ پس دعار میں نبی ساتی کیا کے لیے طلب بھی پائی گئی اور اللہ تعالی کے لیے اس صفت کا شبوت بھی۔

وروی نصل

ان دعوات و اذکار کے قاعدہ کے بیان میں جو مختلف الفاظ کے اللہ مروی ہیں

واضح ہو کہ جس طرح دعائے استفتاح اور تشید نماز و قومہ و جلسہ کے اذکار اور دعائی سے مختلف الفاظ آئے دعاؤں کے مختلف الفاظ روایت ہوئے ہیں۔ ای طرح درود میں بھی مختلف الفاظ آئے ہیں۔ بعض متاخرین نے اس بارے میں ایک درمیائی دیکائی ہے۔ یعنی وہ مختلف لفظوں کو ایک جبّد جمع کر لیتے ہیں اور اس امر کو افضل جائے ہیں۔ مثلاً: ((ظَلَمُتُ مُفْسِیْ ظُلْمًا کَثِیْرُا)) کے ساتھ ((کَبِیْرُا)) بھی پڑھتے ہیں اور ((عَلَی آلِ مُحَمَّدِ)) کے ماتھ ((کَبِیْرُا)) بھی پڑھتے ہیں اور ((عَلَی آلِ مُحَمَّدِ)) کے ماتھ ((عَلَی آرُواجِدِ وَ ذُرِیَّتِد)) بھی کما کرتے ہیں۔ عال نکہ ایک لفظ ایک روایت میں ہے اور دو سرا لفظ دو سری روایت میں۔ اس کی وجہ لوگ یہ بتلایا کرتے ہیں کہ جمع کر

الله كاپاك نام حميد ب اور نبي سُرَيِّ كا مبارك نام محمد وونوں حميد بنائے گئے ہيں ان وونوں كا الفاظ وروو ميں جمع كيا جانا جو خوبي ركھتا ہے وہ ظاہر ب. مجيد گويا حميد كے ساتھ مشترم بيان)

لینے سے پڑھنے والا راوی کے شک سے نکل کر الفاظ نبوی مٹی لیا کہ کو یقیناً پالیتا ہے اور دعار میں سب روایتوں کے الفاظ جن پر اختلاف ہے یا ایک کی جگہ دو سرا بولا گیا ہے ، جمع ہو جاتے ہیں۔

ووسرے گروہ کو اس بارہ میں نزاع ہے کہ یہ خیال چند وجوہات کی بنا پر

ضعیف ہے۔

یہ طریق نیا نکلا ہے۔ معروف اماموں میں سے کسی نے اس کی طرف سبقت نہیں کی۔

- اس سے لازم آتا ہے کہ استفتاح کی جتنی دعائیں مردی ہیں۔ سب کو الحمد سے
  پہلے نماز میں بڑھا کرے۔ ای طرح سب تشددات کو تشد میں اور سب
  ذکروں کو رکوع و کروہ میں پڑھا کرے۔ لیکن یہ قطعی باطل ہے کیونکہ امت
  کے عمل کے بھی خلاف کے اور کسی اہل علم نے بھی اس کو متحب نہیں کھا۔
  بلکہ یہ بدعت ہے۔ اگر اس مرجمہ والا اپنے نذہب کو (نماز یا درود کے بعض
  الفاظ جمع کرنے سے) محدود کرے گاتے گویا وہ خود تضاد کا شکار ہو گا اور دو
  متماثل (یکساں) چیزوں میں فرق کرے گا۔
  - اس ندہب والے کو چاہئے کہ وہ نمازی اور قاری کے لیے متحب قرار دے کہ
     جس قدر مختلف قراء تیں ہیں۔ ان سب کو نماز کے اندر کی اور باہر بھی جع کیا
     کرے۔

لین مید مسلمہ ہے کہ مسلمانوں کا اس کے مستحب نہ ہونے پر (جب قرآن بطور السلمانوں کا اس کے مستحب نہ ہونے پر (جب قرآن بطور کیا۔
عبادت اور تدہر پڑھا جاتا ہو) انفاق ہے۔ ہاں بعض او قات قاری لوگ ایسا ضرور کیا۔
کرتے ہیں۔ سواس امتحان کے لیے کہ قاری کو مختلف قراء تیں حفظ ہیں یا نہیں اور جب اس کو پڑھنے کے لیے کہا جائے ای وقت سنا سکتا ہے یا نہیں۔ لیکن یہ ظاہر ہے کہ مید تو سدہانے اور سکھانے کی باتیں ہیں۔ نہ عبادت جے ہر ایک کے لیے مستحب بھی قرار دیا جائے (اور اس قاری کے ہارے میں بھی اختلاف ہے جس کی تفصیل کا میہ موقع نہیں) بے شک تلاوت کرنے والے کے حق میں مشروع تو ہی ہے کہ جس

حرف سے چاہے بڑھ لے۔ مثلاً دعار صدیق بڑھ میں بھی ((ظلماً کیوا)) بڑھ لے انھی ((ظلماً کیوا)) بڑھ لے انھی ((ظلماً کیوا)) درود بھی اس حدیث کے الفاظ میں بڑھ لے۔ بھی دو سری حدیث کے الفاظ میں۔ تشمد بھی ابن معود 'بھی ابن عباس بھی ابن عمر' بھی عائشہ صدیقہ بھی آئی کا الفاظ میں بڑھ لے۔ علی بذا دعار استفتاح خواہ حدیث علی مرتضٰی خواہ حدیث ابو ہریہہ خواہ استفتاح عمر بھی تی موافق پڑھا کرے۔ خواہ بھی بید اور بھی وہ علی بذا رکوع سے سراٹھاتے وقت خواہ ((اللّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ)) كے۔ خواہ (﴿رَبِنَا لَكَ الْحَمْدُ) اور خواہ (رَبَنَا وَلَكَ الْحَمْد۔۔)) بڑھے۔ ليكن بيد كى نے مستحب نہيں بتاليا كہ ان سب كو جمع كر لياكرے۔

واضح ہو کہ روایت شدہ تشدات وغیرہ میں ہرایک کے جائز ہونے کی دلیل ائمہ فے جن میں شائلی سے جائز ہونے کی دلیل ائمہ فے جن میں شائلی سے بھی ہیں 'صحاح و سنن کی اس حدیث سے لی ہے۔ جس میں نبی سٹھیل نے قرآن کا سکت حرف پر انزنا اور ہرایک کے ساتھ قراءت جائز ہونا بتالیا ہے اور ہرایک حرف کو کافی شائل فرمایا اور یہ تو معلوم ہی ہے کہ مشروع اس بارے میں قراءت حروف بطور بدل ہے نہ کے بطور جمع اور یمی عمل صحابہ جُن تھے کا تھا۔

نی اگرم طاقیل نے ان الفاظ کو ایک واقعی میں کبھی جمع نمیں فرمایا تھا۔

(الف) یا تو بھی یہ لفظ فرمایا اور بھی وہ۔ جیسے دعار مختاح اور تشمد' اور اذکار رکوع و مجود کے الفاظ ہیں۔ پس اتباع سنت میہ ہے کہ بھی لفظ اور بھی وہ پڑھا جائے اور دونوں جمع نہ کیے جائیں۔

(ب) یا بیہ ہوا ہے کہ رادی کو اصل لفظ میں شک ہو گیا ہے۔ پس اگر دعار خواں کے نزدیک کسی لفظ کو ترجیح ہو تب تو اسی لفظ کو اختیار کر لے۔ © ورنہ جے چاہے۔

<sup>()</sup> الفاظ میں سے ایک کو ترجیح دینے کی مثال صدیث استخارہ میں سمجھو کہ نمی اکرم سٹھیا نے اللّٰهُ مَّ اِنْ کُنْتَ تَعْلَمْ اَنَّ هٰذَا الْاُمْرَ خَیْرٌ لیٰ فِیٰ دِیْنِیْ وَ مَعَاشِیْ کے آگے وَ عَاقِیةِ اَمْرِیْ قرمایا کے یَا عَاجِلِ اَمْرِیْ وَ اَجِلِهِ قرمایا ہے۔ گر صحیح پہلا لفظ ہے کیونکہ عَاجِلِ اَمْرِیْ وَ اَجِلِهِ کا وہی مضمون ہے جو دینی و معاشی کا ہے۔ اس صورت میں یہ الفاظ مکرر ہوتے ہیں۔ سے

گر جع کرنا مشروع نہیں۔ کیونکہ یہ تیسری صورت ہے جو نبی اگرم ساتھیا ہے مروی نہیں۔ پس ایک ہی وقت میں ان الفاظ کا جمع کرنا دعار خوال کے مقصود کو باطل کر تا ہے۔ کیونکہ اس کا قصد تو سنت کا اتباع تھا۔ مگر جو وہ کر تا ہے۔ اسے قطعاً نبی ساتھیا نے نہیں کیا۔

- المقصود توب ہے کہ یہ مطلب ادا ہو سکے۔ جب دو میں سے ایک لفظ کے ساتھ مطلب ادا ہو گیا تو مقصد حاصل ہو گیا اور جمع کی ضرورت نہ رہی۔
- یہ ہر دو الفاظ ایک دوسرے کابدل ہوتے ہیں اور بدل و مبدل منہ میں معاجمع
   کرنا پیندیدہ نہیں۔

الله ليكن غاقبت المون كالهوافل تحرار نيس وو سرى مثال به ب كه نبى التي الم الدين عرايت وايت المواج كه جو كوئى سورة كف كو الحق كرس آيتين پڑھ ليا كرے گا وہ فقت وجال سے مجھوظ رہے گا۔ اس كو امام مسلم نے روايت كيا جو ليكن بعض راويوں كا اختلاف ہوا۔ كى نے اول سورت كى سورة كمف كما اور كى نے آخر سورت و دونوں روا تي صحح ميں ہيں ۔ مگر ترج اول سورت كى روايت كو ہے ۔ كونكه صحح مسلم كى حديث نواس بن سمج الله على موات كو ہو اكم كي طاق ميں موات كى روايت اول سورت كى محفوظ ہے۔ اس حديث كى روايت اول سورت كى محفوظ ہے۔



باب چهارم

# درود خوانی کے مقام و محل کا بیان

نماز میں درود کے فرض ہونے نہ ہونے کی بحث © نمایت ضروری اور نمایت مؤکدہ مقام درود پڑھنے کا نماز کا آخری تشد ہے۔ اس کی مشروعیت پر تو مسلمانوں کا اجماع ہے۔ کیکن وجوب میں اختلاف ہے۔

ایک گروہ کا لول ہے کہ نماز میں درود واجب نہیں۔ واجب کنے والے شاذ اور

مخالف اجماع ہیں۔ یمی ور طحاوی اور قاضی عیاض کا ہے۔ خطابی کہتے ہیں:

ورود نماز میں واجب سی قول جماعت فقهاء کا ہے بجز شافعی کے جن

كالبيش رواس مسئله مين كوئي تهين عابيا-"

ابن منذر رالله كتاب:

"شافعی روایته اس مسله میں اکیلے ہیں۔ نماز میں درود واجب نہیں۔"

اس گروہ کی جو دلیل ہے ہم اسے قاضی عیاض راتھ کے افاظ میں لکھتے ہیں:

"نماز میں درود کے فرض نہ ہونے کی دلیل شافعی راتیے ہے بیشتر سلف صالح

کا عمل اور اجماع ہے اور اس مسلد میں لوگوں نے شافعی روانگیہ کی بہت ہی مخالفت کی ہے۔ ابن مسعود بوانگی کے تشمد ہی کو لو۔ جو نبی اکرم ساڑ کیا کم کا تعلیم

اور شافعی کا اختیار کردہ ہے۔ اس میں درود نہیں۔ علی ہذا ابو ہریرہ رخالتُو' ابن

عباس 'ابن عمر ابو سعيد خدري 'ابو موى اشعرى اور عبدالله بن زبير في الله على

روایات تشد میں ورود نسیں۔ ابن عباس و جابر بری اللیم کتے ہیں کہ نبی اکرم

ملید می کو تشد اس طرح سکھلایا کرتے تھے 'جیے قرآن کی سورت۔ یمی

ابوسعید نے کما ہے۔ ابن عمر کتے ہیں کہ ابو برجم کو منبر برچرھ کر تشد یوں

سلھایا کرتے تھے۔ جیسے تم اپنے بچول کو کتاب پڑھایا کرتے ہو۔ میں حال عمر فاروق کا تھا۔ کہ منبر پر چڑھ کر تشد سکھلاتے تھے اور ان کی کسی روایت میں بھی درود کاذکر نہیں "۔

﴿إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنْ الْحِرِ السُّجُودِ ۖ فَكُمْ مَضَتْ صَلَاتُهُ اِذَا هُوَ آحْدَثَ»

"جب کسی نے آخری مجدہ سے سراٹھایا تو اس کی نماز پریمی ہو گئی خواہ اس کاوضوء ٹوٹ جائے۔"

دیھو یہ دعویٰ کہ درود کے بغیر نماز نہیں ہوتی کمال گیا۔ عاصم بن آبی ضمرہ نے حضرت علی بناٹھ سے روایت کیا ہے کہ جب کوئی مقدار تشمد بیٹھ جائے اور اس کا وضوء ٹوٹ جائے تو نماز پوری ہو گئی۔ علیٰ ہذا اعمش ابودا کل کی روایت ابن مسعود بناٹھ سے تشمد کے بارے میں ہے۔ جس کے آخر میں یہ ہے کہ پھریات چیت کر لے کویا درود کاذکر نمیں۔ حدیث فضالہ بھی دلیل ہے کہ نبی اگرم ملٹھیل نے ایک آدمی کو سناجو نماز میں وعار مانگا تھا نہ اللہ کی حمد نہ درود پڑھا۔ فرمایا "اس نے جلدی کی۔ پھر اسے اور دو سروں کو فرمایا جب تم میں سے کوئی نماز پڑھے تو پہلے حمد و نتاء رب کے۔ پھر مجمد و آل محمد یہ درود بیجرجو جاہے دعار مانگے۔"

ہو تا تب اعادہ کا حکم ضرور دیتے جیسا کہ رکوع و حجود کے مکمل نہ کرنے والے کو اعادہ کا حکم دیا تھا۔ ایک دلیل سے ہے کہ نبی اگرم لٹھائیا نے اس شخص کو جو نماز خراب طور ے پڑھ رہا تھا' درود نہیں بتلایا۔ اگر یہ فرائض نماز میں سے ہوتا جس کے بغیرنماز صیح نہیں ہوتی ' تب ضرور نبی التا ہے اسے سکھلاتے۔ جیسا کہ قرأت و رکوع و سجود اور نماز میں طمانیت کی تعلیم دی تھی۔ ایک دلیل میہ ہے کہ فرائض دلیل صیح سے جس کا مخالف اس کی مثل نہ ہو یا ان لوگوں کے اجماع سے جن کے اجماع پر جحت قائم ہو سكے عليت ہوا كرتے ہيں۔ (اور يهال نه دليل صحح بے اور نه اجماع)۔ ندكورہ بالله لا كل اس كروہ كے عدہ اور بزرگ دلاكل ہيں۔ ليكن دوسرے كروہ ے (جو نماز میں وجیب صلوۃ کا قائل ہے) نقل و استدلال سے نزاع کیا ہے۔ وہ کتے بیل کہ شافعی رہالتہ کو یا آئ نہ ب کے دو سرے شخص کو شذوذیا مخالفت اجماع سے منسوب كرنا غلط ب- كيونكه اللهجماعت صحابه اور ان كے بعد بھى چند بزرگول نے مثل شافعی کما ہے۔ صحابہ میں سے کی عبداللہ بن مسعود میں جو نماز میں درود کو واجب سمجھتے اور کماکرتے کہ جس نے درہ نہیں پڑھااس کی نماز نہیں ہوتی۔ اس كو تمهيد مين ابن عبدالبرنے اور ديگر علاء نے روئ تكيا ہے۔ ازال جملہ ابومسعود بدری رافتہ ہیں۔ ابوجعفر محمد بن علی نے ان سے روایت ہے کہ میں نہیں جانتا کہ میری نماز بوری ہو گئی جب تک میں محمد و آل محمد (ملتی میر) پر درود نه پڑھ لوں۔ ازاں جلد عبدالله بن عمر فراه مين مين شبيب معمري نے سند كے ساتھ ان سے روایت کی ہے کہ نماز بغیر قرأت و تشمد اور درود کے نمیں ہوتی۔ اگر اس میں سے م بھول جاؤ تب سلام کے بعد دو سجدے کرو۔ قول بالا حسن نے ابومسعود بدری ولی ہے بھی سند کے ساتھ بیان کیا ہے۔ تابعین میں سے اس ندہب کے قائل ابوجعفر محر بن علی، شعبی، مقاتل بن حیان بیں۔ اور ارباب نداہب میں سے جن کا ا تاع کیا گیا ہے اسحاق بن راہویہ ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر کوئی درود دانستہ چھوڑے گا تو اس کی نماز صحح نہیں اور اگر سہو ہے رہ جائے تب میں امید کرتا ہوں کہ بوری

معجمی جائے۔ میں کہتا ہوں کہ اسحاق ہے اس بارے میں دو روایتیں ہی۔ دونوں کو حرب نے مسائل اسحاق کو روایت کرتے ہوئے لکھا ہے۔ کما' میں نے اسحاق ہے يوجهاكه أكر كوئي شخص تشديره علا اور درود نه يرهے - كها: "میں تو کہنا ہوں کہ اس کی نماز جائز ہے مگر شافعی رایٹی کہتے ہیں جائز نہیں۔ میں حدیث حرعن قاسم کی طرف گیا ہوں۔ اس کے بعد حدیث بیان کی۔ " پھر حرب نے کما کہ: "میں نے ابولیقوب اسحاق کو کہتے سا ہے کہ جب کوئی تشہد سے فارغ ہو' امام ہویا مقتدی وہ نبی سٹھیے ہر ضرور درود بھیجے۔ اس کے سوا اور اس کو کچھ کفایت نہیں کر سکتا۔ کیونکہ اصحاب نبی کا قول ہے کہ ہم آپ کو سلام پنجانا او جان كَة (يعني تشهد مِن إلسَّالَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ يرْ هنا) ليكن صلوة كس طرح ہے۔ اس پر اللہ تعالی نے آیت اتاری اور نبی سٹھیا نے اس کی تفسیر فرمائی۔ پس ادنی درجہ درود کے بارے سی ہے کہ اے تشد کے بعد پڑھنا چاہئے۔ جلسہ آخر میں تشد اور درود ایسے ماوی کی عمل ہیں کہ ان دونوں میں سے ایک کو دانستہ چھوڑ دینا کسی کو جائز نہیں۔ ہاں اگر بھوگ کیا ہے تب میں امید کر تا ہوں کہ (ش پڑھنا ہی) کافی ہے۔ ای طرح بعض علماء حجاز کہتے ہیں بڑک درود کسی حالت میں جائز نسيں۔ ترک ہو جائے تو اعاد ہ نماز چاہئے۔" رہے امام احمد ان سے مخلف روایت ہے۔ مسائل مروزی میں گے کہ "ابوعبداللہ (امام احمہ) ہے کہا گیا کہ ابن راہو یہ کہتے ہیں کہ اگر کوئی شخص نماز میں درود چھوڑ دے تو اس کی نماز باطل ہو جاتی ہے فرمایا میں تو ایسے کہنے کی جرأت نہیں کر تا۔ ایک دفعہ کمایہ شذوذ (مقبول راوی کااینے سے او ثق راوی کی مخالفت کرنا) ہے۔ مسائل ابوزرعہ دمشقی میں ہے ' امام احمد نے فرمایا میں سیہ کنے ہے ڈر تا تھا مگر پھریہ ظاہر ہو گیا کہ نماز میں درود واجب ہے۔" اس سے ظاہر ہے کہ انہوں نے اپنے قول عدم وجوب سے رجوع کر لیا تھا۔ رہا تمہارا به قول كه:

> "عدم وجوب کی دلیل شافعی ہے پہلے سلف صالح کا عمل اور اجماع ہے۔ " معدم

اس کاجواب میہ ہے کہ:

" تہمارا استدال یا تو نماز کے اندر لوگوں کے عمل پر ہے یا اہل اجماع کے قول پر۔ پس اگر عمل ہے دلیل پکڑتے ہو تب تو وہ ہمارے دلائل میں ہے ہے۔ کیونکہ لوگوں کا استمراری عمل ہر قرن ہر زمانہ میں پچھے تشد میں درود پڑھنے کا ہے۔ مقتدی ہو یا امام یا تما۔ فرض پڑھتا ہو یا نفل۔ بمال تک کہ جب کسی نے نماز پڑھی اگر تم اس سے پوچھو گے کہ تو نے درود پڑھا تو وہ بال کے گا۔ حتیٰ کہ اگر امام درود پڑھنے کے بغیر سلام پھیردے اور مقتدی بال کے گا۔ حتیٰ کہ اگر امام درود پڑھنے کے بغیر سلام پھیردے اور مقتدی جان لیس تب ضرور اس فعل کا انکار کریں۔ یہ ایسا درست بیان ہے جے کوئی جھٹلا نمیں سکتا۔ پس عمل تو بہت بڑی دلیل تممارے برخلاف ہے۔ اب تم کو یہ کہنا کہاں تھی نہ بہ کہنا کہاں تھی وجوب کا ہمال تھی دورون کا جھٹا کہاں تھی دورون کی ایساد کیا تم کو ایساد کیا تم کہ ان میں سے کوئی بھی ہرگر نماز میں درود نہ پڑھتا تھی سے پیشتر سلف صالح کا عمل نفی وجوب کا ہمار نمین درود نہ پڑھتا تھی سے پیشتر سلف صالح کو ایسا دیکھا ہے کہ ان میں سے کوئی بھی

اب ربی دلیل اجماع کے درود ورثی نہیں۔ اول تو اس کا نام عمل نہیں ہو سکتا۔
اسی طرح سب اہل اجماع اس مسئلہ کو ایس کیمی جانتے کیو نکہ یہ تو امام مالک اور امام
ابو صفیفہ اور ان کے اصحاب کا ند بہب ہے یا غایت دیں ہے یہ کہ اکثر اہل علم کا قول ہے۔
لیکن صحابہ و تابعین اور ارباب ند ابہب ہیں ظاف کرنے کہ بھی موجود ہیں۔ چنانچہ کابن مسعود' ابن عمر' ابو مسعود فُن ہے اور شجی' مقابل بن حیان' جعفر بن مجمد' اسحال بین راہویہ اور (آخری قول ہیں) امام احمد درود کو واجب بتلاتے ہیں۔ جب ان لوگوں کی اور سلف صالح کا متفقہ عمل کیوں کر ہوا۔
کا اختلاف ہے تو اجماع مسلمین کہاں رہا اور سلف صالح کا متفقہ عمل کیوں کر ہوا۔
کیونکہ یہ بزرگوار بھی اپنے اپنے طبقہ کے فاضلوں میں سے ہیں۔ بات یہ ہے کہ سختیق کرنا اس شخص کی شان ہے جو ندا بہ علاء کا اتباع نہ کرے اور اجماع و نزاع

رہا بیہ قول کہ: ''لوگوں نے اس مسئلہ میں شافعی کی مخالفت کی ہے۔'' سبحان اللہ کیا اس مسئلہ میں ان کی مخالفت ہو سکتی ہے؟ بیہ تو ان کے مذہب کے

محان میں سے ہے۔ بتلاؤ تو سمی کہ اس مسئلہ میں کون سی کتاب یا سنت یا اجماع شافعی کے خلاف ہے۔ جب آخری تشد میں درود کا پڑھنا۔ بلا اختلاف نماز کا تمام كرنے والا ب (خواہ واجبات ميں سے خواہ مستحباب ميں سے) اور امام شافعی نے با قضائے دلائل جس کی صحت ان کے نزدیک ثابت ہو گئی اور جو آگے چل کر لکھی جائیں گی۔ اس کو واجبات میں سے قرار دے دیا تو اس سے خلاف نص یا خرق اجماع کیوں کر لازم آ سکتا ہے۔ اور اگر نہیں تو پھران پر مخالفت کیسی اور کیا مخالفت کرنے والا خود بي اس مخالفت كا زياده مستحق نهيري؟

رہا ہے قول کہ:

"تشد ابن مسعود برایش میں درود نہیں اور ای کو شافعی نے اختیار کیا ہے۔" سویہ تشہد تو ای طرح ہے۔ شافعی نے بھی ای طرح روایت کیا ہے۔ مگرانہوں نے تشہد ابن عباس بی ﷺ کو افران کہا ہے جیسا کہ امام ابو حذیفہ اور امام احمد نے تشہد این مسعود بناتھ کو اور امام مالک نے مجمع بناتھ کو اختیار کیا ہے اور اس قول کا 🕡 جواب چند وجوہات کی بنا پر سے ۔

 اس دلیل ے تشد کا واجب ہونا ثابت ہو گئے لین کسی دو سرے کلام کی نفی وجوب اس میں کہاں ہے کیونکہ اس میں یہ نہیں بتلایاتی کے اس قعدہ میں جتنا ذکر واجب ہے وہ سب میں تشہد ہے۔ اس درود کا دو سری دلیل معلی الاجب مونا احادیث تشد کا (جن میں ذکر ورود نہیں) معارض نہیں۔

 تم سلام كو واجب جانة بو حالا نكه احاديث تشديس بيه نبيس بتلاياً كيا- الرتم كو ك كد اس كا واجب مونا حديث (رتَحْريْمُهَا التَكْبِيْرُ وَ تَحْلِيْلُهَا التَسْلِيْمُ) اللَّهُ التَ ا ابت ہے۔ تو ہم نے بھی درود کو دیگر دلائل سے واجب ٹھسرایا ہے۔ اس اگر تشد کی تعلیم درود کے واجب ہونے کی مانغ ہے تو وجوب سلام کے لیے بھی مانع ہے اور اگر اس کے لیے نہیں تو درود شریف کے لیے بھی نہیں۔

(الف) محمد بن ابراجيم تيمي كي حديث ميس بيه الفاظ بين:

«كَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ إِذَا نَحْنُ جَلَسْنَا فِي صَلاَتِنَا»

"جب ہم اپنی نماز کے اندر بیٹھ جائیں تو آپ پر درود کس طرح بھیجیں۔" (ب) درود جس کی تعلیم کا صحابہ نے نبی ساتھ کیا ہے سوال کیا وہ سلام کی نظیرہے جو نبی الثاليم نے صحابہ کو پہلے سکھلایا تھا۔ کیونکہ سوال صحابہ کے بیہ الفاظ ہیں: «هٰذَا السَّلاَمُ عَلَيْكَ قَدْ عَرَفْنَاهُ فَكَيْفَ الصَّلْوةُ عَلَيْكَ» "ديعني آپ پر سلام بھيج كو تو ہم جان گئے۔ مگر درود كى كيفيت كيا ہے۔" بيد ظاهر ب كه سوال مين جس سلام كا ذكر ب- وه نماز مين «السَّلامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَوَ كَاتُهِ) كا يرْهنا ہے۔ پس ضروري ہواكه ورود بھي جس كاسوال میں سلام کے ساتھ بی ذکر ہے ' نماز میں بی ہو۔ مفصل تقریر آگ کسی جائے گی۔ اگر ہی ہو سکتا ہے کہ احادیث تشد سے درود کا واجب ہونا ثابت ہے۔ تب مجى وجوب كے ولائل ان سے مقدم ہيں۔ كيونكه اس بارے ميں جو كچھ تم نے بيان کیا ہے ان کا مطلب میں کہ احادیث تشمد کسی دوسرے کلام کے وجوب سے ساکت ہیں۔ لیکن ایسی دلیل ایک کیل کی معارض نہیں ہوتی جو وجوب کی ناطق ہو۔ چہ جائیکہ اسے مقدم بھی رکھا جائے ایک کے درود کے واجب ہونے کی دلیل بھی مقدم ہے) بے شک ناقل منفی پر مقدم جو کہ اور ان میں کوئی اختلاف سیں۔ کیونکہ دلائل تشد سے میہ ثابت ہوتا ہے کہ میہ دھی غیرے ساکت ہیں۔ مگرایی ولیل کیونکراس دلیل سے مختلف ہو سکتی ہے جو وجوب کی طق ہو۔ تشد کی تعلیم پہلے دی گئے ہے۔ شاید اس وقت ہی جب نماز فرض ہوئی تھی۔ لیکن ورود کی تعلیم آیت إنَّ اللهُ وَ مَلْنِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي ك نزول ك بعد ب-(اور یه ظاہر ہے کہ یہ آیت ام الموسنین زینب بنت جش ر الفظ کے نکاح اور واقعہ تخییر ازواج کے بعد نازل ہوئی ہے) اس سے معلوم ہوا کہ اگر دلائل تشہدے کمی اور کلام کا واجب نہ ہونا بھی نکاتا تھا تب بھی وہ منسوخ ہو گیا۔ کیونکہ وجوب درود کے ولائل اس سے متاخر اور نامخ میں۔ تشد سے درود کے متاخر ہونے کی ولیل اس سوال میں ہے کہ:

"ہم لوگ آپ پر سلام تو جان گئے مگر درود کی کیا کیفیت ہے۔" ۲۴۲۲

کیونکہ سلام جس کا ذکر الفاظ بالا میں ہے وہ تشہد میں ہی ملا ہوا ہے اور تشہد کے سوا نماز میں تنها مشروع نہیں۔ واللہ اعلم۔

رہا پہلے گروہ کا قول کہ نماز میں درود کے فرض نہ ہونے کی دلیل روایت ابن سعود ہے جس کے آخر میں یہ ہے کہ:

"جب تو بيه (تشهد) كهه حكالو نماز يوري جو گئي- كفرا جو جانا جام تو كفرا جو جا-بيهار مناجات توبيهاره."

اس کا جواب چند وجوہات کی بنا پر ہے:

 عدیث میں یہ آخری فقرے زیادہ ہیں اور نبی ماٹھیلم کے یہ الفاظ نہیں۔ چنانچہ ائمہ حفاظ نے ایسے ظاہر کر دیا۔ دار قطنی نے کتاب العلل میں لکھا ہے کہ: "اس مدیث کا راوی آئی سند کے ساتھ) حسن بن حرب اور حسن سے محمد بن عجلان مسين جعفي أبهيرين معاويه اور عبدالرحمان بن ثابت بن توبان روايت كرتے ہيں۔ ابن عجلان او الشين جعفى تو متفق اللفظ ميں۔ زبيرنے یہ آخری فقرے بردھادیے ہیں اور زہیرے بعض راویوں نے ان کو حدیث نبوی میں ملا دیا ہے حالاتکہ شابہ بن سوار جو زہرے ہی روایت کرتا ہے' اس نے ان فقرات کو کلام ابن مسعود بتلایا ہے۔ چیانی ابن ثوبان نے بھی حدیث نبوی اور کلام ابن معود میں فرق دکھلا دیا ہے اور یک مواب ہے۔ كتاب السنن ميں ہے كه زمير سے روايت كرنے ميں كسى نے اس اضافے كو ورج کر دیا۔ حالانکہ شابہ راوی زہیرنے اسے جدا رکھا اور کلام ابن متعود بتلایا ہے۔ یمی زیادہ بستر ہے کیونکہ ابن ثوبان نے بھی شابہ کی طرح روایت کی ہے اور حسین بن جعفی اور ابن عجلان نے تو بالکل اسے ذکر نہیں کیا جیسا کہ تشہد ابن مسعود کو روایت کرنے والے اور راولول نے بھی اسے روایت نمیں کیا۔ شابہ نے اس اضافے کو بیان بھی کیا۔ تو فاصلہ دے کر دار قطنی اس روایت کو اس روایت ہے جس نے اس فقرہ کو کلام نبوی کما صحیح تر کہتے ہیں۔ غسان بن ربیع وغیرہ نے بھی شابہ کی پردی کی ہے۔ ابو بر خطیب نے بھی ای کو صحیح کما ہے۔ اس بیان پر اگر کوئی سے

اعتراض کرے کہ ابھی تو تم نے ابن مسعود سے بیہ روایت کی تھی کہ نماز میں درود پڑھناواجب ہے اور ابھی تم نے ہمارے موافق ہو کر مان لیا کہ بقول ابن مسعود تشد پر نماز ختم ہو جاتی ہے۔ پس حدیث بالا کا آخری فقرہ دو حال سے خالی نہیں۔

یا تو بہ نی طال کے الفاظ ہیں۔ تب تو درود کے واجب نہ ہونے پر نص ہیں۔

یا ابن مسعود کا قول ہے تب اس روایت کو بالکل باطل کرتے ہیں جو درود کے
 واجب ہونے کی ان ہے بیان کی جاتی ہے۔

یہ اعتراض بے شک قوی ہے کہ اور اس کے چند جوابات دیے گئے ہیں۔

(۱) قاضی ابوالطیب کا قول ہے کہ:

"نماز بورى كرلى-"

کے معنی سے ہیں کہ افغان کے قریب پہنچ گیا۔ اس معنی کی دلیل جمہور کا انفاق ہے کہ اس وقت تک نماز ختم نمبی ہوئی۔ مگر سے جواب ضعیف ہے۔ کیونکہ اس سے آگے سے الفاظ ہیں کہ: "اگر تو کھڑا ہو جانا چہ ہو کھڑا ہو جانا چہ ہو اور بیشا رہنا چاہے تو بیشارہ۔" اور جو لوگ درود کو نماز میں واجب بتلائے ہیں۔ وہ نمازی کی مرضی پر نہیں جھوڑتے۔ جو لوگ درود کو نماز میں واجب بتلائے ہیں۔ وہ نمازی کی مرضی پر نہیں جھوڑتے۔

(٢) ايك جواب يه ب كه حديث كى كانت تشدك بارك مين بالمعنى موئى

ہے۔ ابتداء میں لوگ کہا کرتے تھے۔ اکسًلامُ علی الله - پھران کو بتلایا گیا کہ الله تو خود سلام ہے۔ لیکن تم اس طرح کہا کرو۔ پھران کو تشہد کھلایا گیا۔ پس اس قول

كه: "جب تونے بير پڑھ ليا تو نماز پوري ہو گئی۔"

کے معنی میہ ہیں کہ نماز میں جو کچھ رکوع و جود' قراءت و تشلیم اور دیگر احکام ضروری ہیں ان کے ملا لینے سے نماز پوری ہو گئی۔ دلیل سے ہے کہ اس میں سلام پھیرنے کا ذکر نہیں۔ حالا تکہ وہ فرض ہے۔ وجہ سے کہ لوگ پہلے سے جانتے تھے۔ اس قول کی نظیر نمی ﷺ کا ارشاد صدقہ کے بارے میں ہے کہ:

"وہ اغنیاء ہے لیا جاتا اور فقراء پر لوٹا دیا جاتا ہے۔"

فقراء سے مراد آٹھ فتمیں ہیں۔ جن کا نام قرآن مجید میں ہے۔ وہ حدیث بھی اس کی نظیر ہے جس میں بری طرح نماز بڑھنے والے کا ذکر ہے اور جس کو تیسری دفعہ مسلم

نی طرید نے سمجھایا تھا۔ مگر اس میں تشد اور سلام کا ذکر نہیں۔ حالا نکہ ان کے واجب ہونے پر اور احادیث موجود ہیں۔ پس اس طرح درود کا واجب ہونا بھی دیگر احادیث سے سوا اس حدیث کے لیا گیا ہے۔ دیکھو جس طرح پریہ جائز ہے کہ حدیث این مسعود سے تشد کو واجب تھرانا جائز ہے اور جو مخص صرف مقدار تشهد بیشہ جانے کو یا آخر رکعت کا بچھلا محدہ کر لینے کو نماز کا پورا محدہ کرلینا سمجھتا ہے اس کا رو حدیث سے ہو سکتا ہے۔ ای طرح جو مخص درود کے واجب ہونے کا قائل ہے۔ اسے جائز ہے کہ دیگر احادیث ہے ججت پکڑے اور جو قائل نہیں اس پر دلیل قائم کرے۔ بلکہ یہ استدلال دو سرے گروہ کے استدلال سے زیادہ قوی ہے۔ کیونکہ سے استدلال كتاب الله اورسنت رسول الله طفيا اور عمل امت (زمانه در زمانه) يرب اگرید دلیل وجوب تشد کے استدال سے زیادہ قوی نمیں تو کچھ اس سے کم بھی نہیں۔ کیونکہ اگر ایسے فقہاء موجوں ہنہوں نے ہمارے ساتھ اس مسلم میں تنازعہ کیا ہے تو ایسے بھی موجود ہیں جنهول کے جوب تشد میں تمهارے ساتھ بھی نزاع کیا ہے۔ اب دلیل کی قوت دیکھ لینی چاہئے۔ ^

(m) ایک جواب یہ ہے کہ اس قول سے جو کے مرفوع ہے نہ موقوف ہم پر

جحت قائم نهيں ہو سكتى۔ يه الفاظ كه:

"جب تونے سے کماتو تیری نماز پوری ہو گئی۔"

یا تو صرف تشد کے متعلق ہیں۔ یا جملہ واجبات کے۔ اول تو محال اور باطل ہے اور دو سری صورت حق۔ لیکن میہ صورت واجبات نماز میں سے کسی واجب کی جس میں فقہاء کا اختلاف ہے نفی نہیں کرتی۔ وجوب درود کی خصوصیت سے نفی تو کیا کرنی تھی۔ یمی وجہ ہے کہ سلام نماز کے اتمام اور واجبات میں سے ہے' علیٰ بذا تشہد میں بیٹھنا مگر اس کا بیان نہیں ہوا۔ علیٰ ہذا جس پر سہو واجب ہو اس کی نماز بھی صرف تشہد ہے ہی پوری نہیں ہوتی۔

(٣) ایک جواب بیے کہ امام ابو حنیفہ رطائیے کے نزدیک تشد فرض نہیں بلکہ مقدار تشمد بیٹھ رہناہی نماز کو پورا کر دیتا ہے اور سے حدیث دال ہے کہ نماز تشد کے

بغیر پوری نمیں ہوتی۔ پس آگر تم اس سے بید دلیل پکوتے ہو کہ جب تشد پر پورا ہونا فعار کا معلق کر دیا تو اس کے بعد درود کا واجب قرار دینا صحیح نمیں۔ تو بید دلیل عدم وجوب تشد کے قول میں تم پر ہی قائم ہو جاوے گی۔ کیونکہ وہاں بھی نماز کے پورا ہونے کو صرف نشست سے متعلق کر دیا ہے اور اس سے وجوب تشد کا قول باطل ہو جائے گا۔ لیکن آگر حدیث ابن مسعود بواٹھ سے بیہ استدال صحیح نمیں۔ تب وجوب دورو کے دلائل میں معارضہ کا ہونا باطل ہو گیا اور عدم وجوب درود کے متعلق بھی متمارا قول غلط شمرا۔ آگر تم بیہ جواب دو گے کہ اس سے مراد بیہ ہے کہ مستحب تمام ہو جاتے ہیں۔ تو بیہ قائل وجوب اور عدم وجوب دونوں کے نزدیک فاسد ہے۔ کیونکہ جو وجاتے ہیں۔ تو بیہ قائل وجوب اور عدم وجوب دونوں کے نزدیک فاسد ہے۔ کیونکہ حوالی وجوب دونوں کے نزدیک فاسد ہے۔ کیونکہ حوالی وجوب دونوں کے نزدیک فاسد ہے۔ کیونکہ حوالی وجوب دونوں مورون کی دورود کے ساتھ پورا کی دورود کے ساتھ بورا کی دورے کی اس حدیث سے استدال کی دورود کے ساتھ بورا کی دورود کے ساتھ بورے کی دورود کے ساتھ بورا کی دورود کے ساتھ بورا کی دورود کی اس حدیث سے استدال کی دورود کے اسلام مکن نمیں کی دورود کے اسلام مکن نمیں کی دورود کے اسلام مکن نمیں اس حدیث سے استدال کیں۔

باقی رہا ابوداؤد ترندی کا عبداللہ یک عمرو رہائے کی حدیث کو روایت کرنا جس میں سے ہے کہ جب تجدد آخری سے سراٹھایا تو نمائی ہوگئ۔ اس کا جواب چند وجوہات کی بنا ہر

🗊 حدیث معلول ہے اور اس کی تعلیل چند وجوہ ہے کھیے

امام ترفدی رمایشیے نے لکھ دیا ہے کہ اس کی اسناد قولی نہیں۔ بلکہ اسناد میں اضطراب ہے۔

 اس میں عبدالرحمٰن بن زیاد افریقی کی روایت ہے جے ایک سے زیادہ ائمہ فے ضعیف کہا ہے۔

اس حدیث کو بکربن سواد نے عبداللہ بن عمرو بی قطاعت روایت کیا ہے۔ حالا تکہ
 وہ حضرت عبداللہ سے نہیں ملا۔ پس بیہ منقطع ہے۔

5 مضطرب الاساد ):

مضطرب المتن ہے بھی تو یوں روایت کیا ہے:

«إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ فَقَدْ مَضَتْ صَلُوتُهُ»

یہ ابوداؤر کے لفظ ہیں اور بھی یوں کہا:

﴿إِذَا اَحْدَثَ الرَّجُلُ وَقَدْ جَلَسَ فِي أَخِرِ صَلُوتِهِ قَبْلَ اَنْ يُسَلِّمَ فَقَدْ جَازَتْ صَلُوتُهُۥ

یہ ترمذی کے لفظ ہیں اور بھی یوں کما کہ:

سیہ طحاوی کے لفظ ہیں اور اس کے معنی ہی اور ہیں۔ طحاوی کا قول ہے کہ سے اور لفظوں کے ساتھ بھی روایت ہوئی ہے جو بیہ ہیں:

اإِذَا رَفَعَ الْمُصَلَّى رَأْسَهُ مِنْ اخِرِ صَلُوتِهِ وَقَضَى تَشَهُّدَهُ ثُمَّ الْمُصَلَّى مَنْ أُخِرِ صَلُوتِهِ وَقَضَى تَشَهُّدَهُ ثُمَّ الْمُ

اور ان سب کامدار افریقی پر ہے۔ سب سے شک ہو تا ہے کہ بیر اس کے حافظہ کی خرائی ہے۔ واللہ اعلم۔

رہا یہ کمنا کہ حضرت علی بڑاتھ کا قول ہے کہ جب ہوئی مقدار تشد بیٹھ جائے تو نماز پوری ہو جاتی ہے۔ اس کا جواب ہیر ہے کہ علی بن سعید ہوئی سائل میں کہا ہے کہ میں نے احمر بن صنبل مطاقی ہے پوچھا کہ اگر کوئی تشہد چھوٹی ہے۔ فرمایا نماز پھر لوٹا دے۔ میں نے کما حضرت علی بڑاتھ کی جو حدیث ہے فرمایا ہیں سے نہیں۔ بلکہ بی ساتھ ہے حضرت علی و عبداللہ بن عمر بڑاتھ کے اقوال کے خلاف مروی ہوا ہے۔ رہا تمہارا یہ قول کہ اعمش نے ابووا کل سے اس نے عبداللہ سے قصہ تشد بیان

اس کا جواب میہ ہے کہ میہ غایت درجہ میہ روایت وجوب درود سے ساکت ہے۔ لیکن احادیث وجوب کے معارض کسی طرح نہیں۔

کیا ہے۔ کہا پھرجو جو دعار جاہے پڑھے۔ اس میں درود کا ذکر نہیں۔

رہا تہمارا یہ قول کہ حدیث فضالہ بن عبید نفی وجوب پر دلالت کرتی ہے اس کا جواب میہ ہے کہ میہ حدیث تو ہمارے لیے حجت ہے۔ کیونکہ اس حدیث میں نبی اگرم

النظام نے تشد میں ورود کا علم دیا ہے۔ آپ کا علم وجوب کے لیے ہے اور ایسا بھی ہے جیے تشد کے لیے ہے اور ایسا بھی ہے جیے تشد کے لیے۔ پس علم دونوں پر شامل ہے اور دونوں میں تفریق کرنا محض تحکم ہے۔ اگر تم میر کہ و کہ مارے نزدیک تشد ہی واجب نہیں۔ تو ہم کہتے ہیں کہ سے حدیث ہمارے لیے دونوں مسلول میں جمت ہے اور اتباع دلیل واجب ہے۔

رہا تمہارا میہ قول کہ نبی اکرم ساتھ لیے اس نمازی کو اعادہ نماز کا تھم نہیں دیا اور آگر درود فرض ہو تا تو اعادہ کا تھم دیتے۔ جیسا کہ بری طرح نماز پڑھنے والے کو تھم دیا ختار ہوں کرد کر میں دیا ہے کہ ماریسی میں اس کے ایک کا میں میں اس کا میں کا ایک کا میں کا میں کا ایک کو تھم دیا

تھا۔ اس کا جواب چند وجوہات کی بنا پر سے ہے:

© وہ فخص وجوب کا عالم نہ تھا بلکہ معقد تھا کہ واجب نہیں۔ اس لیے نبی اگرم ملائے نے اکرم ملی نے اعادی کا حکم تو نہ دیا مگر آئندہ کے لیے فرما دیا۔ آبندہ کے لیے نبی ملی کی کا الرشاد وجوب کی دیکی ہے اور اعادہ کے لیے حکم نہ دینا ظاہر کرتا ہے کہ جو وجوب کا علم نہ رکھتا ہو اسے معدوں سمجھا جائے۔ چنانچہ دیکھو کہ اس بری طرح نماز پڑھنے والے کو بھی نبی ملی کی گرشت فازوں کے اعادہ کا حکم نہیں دیا۔ بلکہ عذر جمالت کی وجہ سے صرف بی بتلا دیا کہ ایسی نماز کی میں تعدیل ارکان موجود ہو) کے سوا اور فرجہ سے شاز محمل نہیں ہوتی۔ اگر کوئی ہو چھے کہ جمالے اس کے لیے عذر تھا تو اس نماز کے اعادہ کا کیوں حکم فرمایا۔ تو وجہ سے کہ وقت نماز باتی تھا اور وہ ارکان نماز جان

اب اگر کوئی کے کہ تارک درود کو اعادہ کا کیوں تھم نہ فرمایا جیسا کہ بری طرح مماز پڑھنے والے کو فرمایا تھا۔ تو ہم کتے ہیں کہ درود پڑھنے کا تھم تو اس میں محکم و فلم ہرے اور اختال ہے کہ اس شخص نے بیہ سن کر خود ہی بلا تھم کے نماز لوٹائی ہو اور اختال ہی ہو اختال ہے کہ نماز نفل ہو اور اعادہ اس پر واجب نہ ہو۔ اس کے سوا اور اختال بھی ہو سکتے ہیں۔ گر امر ظاہر و دلیل محکم کو اس مختلف مفہوم اور کئی اختالات رکھنے والی صورت کی وجہ سے ترک نہیں کر سکتے۔ واللہ اعلم۔

چکاتھا۔ اس لیے اس نماز کا ادا کرنا اس کے لیے ضروری تھاکھ

غرض اس حدیث فضالہ میں مشترک دلا کل ہیں۔ اور فریقین کے لیے برابر ہے۔ عدم وجوب والوں پر کچھ زیادہ ججت نہیں۔ اور رہی ترجیح دلالت میں وہ ہماری طرف

ہے۔ پس ان دونوں صورتوں میں یہ احتجاج ساقط ہے۔ رہا تھارا یہ قول کہ بری طرح پر نماز پڑھنے والے کو نبی لٹھیل نے درود نہیں ہتلایا۔ اگر فرض ہو تا تو ضرور فرما دیتے۔ اس کا جواب چند وجوہات کی بنا پریہ ہے۔ یہ حدیث جے متاخرین نے ہرایک واجب کی نفی کرنے کے لیے متند بنایا ہے۔ فوق قوت اس کا حمل کیا ہے اور جس کسی سے وجوب میں اختلاف تھا اس کی نفی وجوب میں مبالغہ کیا گیا ہے۔ چنانچہ کسی نے اس کی ججت پر وجوب فاتحہ کی نفی کی۔ کسی نے وجوب سلام کی۔ کسی نے وجوب درود کی۔ کسی نے رکوع و مجود کے اذکار کے وجوب کی۔ کسی نے ہر دو ر کن میں اعتدال کی اور کسی نے تکبیرات انتقالات کے وجوب کی اور ان سب استدلال میں تسائل ہے۔ ورنہ حالت یہ ہے کہ ان میں ہے کسی شے کے وجوب کی نفی شخفیق کے وقت ثابت نہیں۔ غایت درجہ سے ہو سکتا ہے کہ اس میں وجو جداور نفی سے سکوت ہے۔ مگر جن دلائل سے ان کا وجوب ثابت ہے' یہ سکوت ان کا حافث نہیں ہو سکتا۔ اگر کوئی پیہ کھے کہ ایک تھم دے کر دوسرے سے نبی سٹھالیا کا سکوت میں دلالت کرتا ہے کہ وہ واجب نہیں کیونکہ یہ سکوت مقام بیان میں ہے اور ظاہر کھی کیہ ضرورت کے وقت تاخیر بیان ناجائز ہے۔ اس کا جواب سے ہے کہ اس وجہ پر استدلال جھا کسی کے لیے ممکن نہیں۔ کیونکہ اس سے لازم آتا ہے کہ کوئی کمہ دے کہ نہ تشد دھے ہے' نہ اس کے ليے بیٹھنا' نه سلام' نه نیت' نه قراءت فاتحه اور نه سب چیزیں جن کا حدیث میں ذکر نہیں۔ بلکہ نہ استقبال قبلہ واجب ہے اور نہ وقت پر نماز کیونکہ اس حدیث میں ان کا تھم نہیں پایا جاتا۔ لیکن ظاہر ہے کہ اس کا کوئی بھی قائل نہیں۔ اگر یوں کہو گے کہ ا اچھا جہاں جہاں اس نے خرابی کی تھی وہاں تو بتلایا اور درود کے لیے نہ فرمایا تو جواب یہ ہے کہ تم اپنے سوال کو ہی جواب سمجھو اور حدیث مسی کے ساتھ جس جس چیز کے وجوب کی نفی کرتے ہو۔ ان کے لیے بھی میں کافی جواب سمجھ لو۔ ۲ اجزاء نماز میں سے جس کے لیے حکم موجود ہے۔ اس کے وجوب کی دلیل تو ظاہر ہے اور جس امر کو بیان کیا گیا ہے' اس میں چند امور کا اختال ہے:۔

(الف) وہ شخص ان میں خرابی نہ کر تا تھا اور بری طرح سے ان کو ادا نہ کر تا تھا۔ (ب) ماقی امور بعد میں فرض ہوئے۔

(ج) معظم اور اہم ارکان تو بتلا دیے اور باقی تعلیم کو اینے نماز کے مشاہدہ یر سائل کے لیے یا بعض صحابہ کی تعلیم کے حوالہ کر دیا۔ کیونکہ نبی (سٹھیلم) کسی صحابی کو اکثر حکم دیا کرتے تھے کہ ناواقف کو سکھلا دے۔ اور جاہل کو سکھلانا اور بھلکے ہوئے کو راہ پر ڈالٹا تو ان کی ایک معمولی عادت ہو گئی تھی۔ اور اس بارے میں کوئی وجہ نہیں ہے کیونکہ کچھ تو نمی ساتھا نے بتلا دیا ہو اور کچھ صحابہ نے اور جب به احتالات موجود مین تو چربه مشتبه و محتمل (مختلف مفهوم اور کی احتمالات رکھنے والی صورتیں) نہ ہو تو وجوب درود کے دلاکل کی مخالفت کا باعث بن سکتا ہے اور کی در اجبات نماز کی دلیلوں کا۔ چہ جائیکہ ان دلائل پر اسے نقدم بھی دیا جائے۔ اس کیے لازم ہے کہ صریح و محکم کو مشتبہ و مجمل پر مقدم رکھا حائے۔ واللہ اعلم۔

رہا یہ قول کہ فرائض دلیل صحیح سے جس کی مخالف ولیی ہی کوئی دلیل نہ ہو'یا اجماع سے فابت ہوا کرتے ہیں۔ ہم کتے ہی کہ آپ کو ہمارے ولا کل وجوب بھی س لينے جامئيں۔ wwig

وليل اول الله تعالى فرماتا ب:

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتِهِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ١٠٠ (الأحزاب٣٣/٥١)

وجه ولالت سے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مومنین کو نبی سُنَ کیا پر صلوۃ و سلام کا امر فرمایا اور امر مطلق وجوب کے لیے ہوتا ہے۔ تا وقتیکہ اس کے خلاف پر دلیل قائم نہ ہو اور یہ پہلے ثابت ہو چکا ہے کہ صحابہ بھن شارے نی ساتھ کے اس درود مامور بماکی كيفيت كاسوال كياتو فرمايا كماكرو:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدِ، كَمَا صَلَّيْتَ

عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى أَلَ إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّحِيْدٌ، ٱللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدِ وَّعَلَى إلى مُحَمَّدِ كَمَّا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى أَلَ إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّحِيْدٌ" اور میر بھی ثابت ہو چکا کہ سلام جو آپ نے صحابہ کو سکھلایا تھا' وہ نماز میں ہے یعنی سلام تشمد۔ پس ہر دو امر' ہر دو تعلیم اور ہر دو محل کا مخرج ایک ہے۔ جو واضح كرتا ہے كه تشد كى تعليم بطور امر ہے اور سلام كا ذكر اى ميں ہے۔ پھر صحابہ ك ورود کا سوال کیا تو وہ بھی سکھلایا اور اے تشکیم کے ساتھ مشابہ کیا۔ یہ دلالت کر تا ے کہ جس صلوۃ و تسلیم کا ذکر حدیث میں ہے بید دونوں وہی میں جو نماز میں ہیں بے شک میہ واضح کرتا ہے کہ اگر میہ صلوٰۃ و تشکیم نماز سے خارج ہوتے اور نماز کے اندر مراد نہ ہوتی۔ تب فر ہر ایک مخص خدمت اقدس میں عاضر ہونے کے وقت ((السَّلامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَجْهِمُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ)) كما راً. حالاتك بي بخولى معلوم ي که سلام کرنے میں صحابہ کو اس مین کی پابندی نه تھی۔ بلکہ جو آتا (السَّالامُ عَلَيْكُمْ) كَمَاكُراً- يا بَهِي السَّلاَمُ عَلَى رَسُنَ اللِّه يا بَهِي السَّلامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ الله عرض کیا کرتا اور سلام تحیت تو اول اسلام سے ہی آپ کو عرض کیا جاتا تھا۔ پس جو کچھ (بعد میں) سکھلایا گیا' وہ اس مقدار (تحیت) سے زائد کھے جو بالتحقیق نماز کے اندر سلام كرنا ہے۔ اس مطلب كى توضيح حديث ابواسحاق سے ہوتى ہے۔ جس ميں يہ الفاظ میں کہ "ہم کس طرح درود پر هیں۔ جب ہم نماز میں آپ پر درود پر هیں۔" اس لفظ کی حفاظ کی ایک جماعت نے تقیح کی ہے۔ ابن خزیمہ' ابن حبان' حاکم' دار قطنی اور بیرفتی ان میں ہے ہیں۔ یہ حدیث پہلے باب میں مع اس کی علت اور اس کے جواب کے بیان ہو چک ہے۔ غرض جب ثابت ہو چکا کہ جس درود کی کیفیت کا سوال کیا گیا ہے وہ نماز کے اندر کا درود ہے۔ تو گویا قرآن مجید میں جس کا تھم دیا گیا ہے۔ یہ اس کا بیان ہے۔ تو اس سے درود کا وجوب ثابت ہو گیا۔ اس کے ساتھ نی اكرم النيام كا امركو شامل كرلينا جائيد شايديي وجد ب جس كي طرف الم احد ر ملتہ نے اپنے قول میں اشارہ کیا ہے کہ میں اس سے روکتا تھا، مگروہ تو واجب ہے۔

# اس استدلال پر چند سوال

اقل: نی اکرم طاق کے ارشاد:

«وَالسَّلامُ كَمَا عَلِمْتُمْ»

"اور السلام ويهاى ب جيساك تم جانت مو-"

میں دو احتمال ہو سکتے ہیں۔ یا تو نماز میں نبی سلٹھا پر سلام کرنا ہے یا نماز سے فارخ نریماروں کے میں قرار میں ہو ماریوں

ہونے کا سلام کرنا۔ یہ قول ابن عبدالبر کا ہے۔

دوم: جو کچھ بیان ہوا ہے بیہ دلالت کر تا ہے کہ سلام کے ساتھ درود بھی شامل ہے اور چو نکہ سلام تشمد میں واجب ہے۔ اس طرح درود بھی واجب ہے لیکن ظاہر ہے کہ منسلک ہونے کئی ہے دلیل ضعیف ہوتی ہے۔

سوم: ہم نہ سلام کے وہوں کو تشکیم کرتے ہیں اور نہ درود کو اور یہ استدلال جب پورا ہو تا ہے 'جب نبی اکرم سے سلام کا وجوب مان لیا جائے۔

# ان سوالات کے جوابات

موال اق ل بیر سوال تو بهت ہی فاسد ہے۔ کیونگ تفاظ حدیث اس کو باطل کرتے بیں۔ حدیث ابوسعید بناثہ میں بخاری کے لفت بیں:

«لهٰذَا السَّلاَمُ عَلَيْكَ يَارَسُوْلَ اللهِ فَقَدْ عَرَفْنَاهُ فَكَيْفَ الصَّلُوةُ عَلَيْكَ»

"اے اللہ کے رسول میر سلام ہے جو آپ پر کیا جاتا ہے اسے تو جان گئے مگر آپ پر درود کی کیا کیفیت ہے؟"

پ نسمجھو کہ صحابہ نے صلوۃ و سلام کا جو سوال کیا تھا' وہ اس صلوۃ و سلام کی

بابت تھا'جس كا حكم ہوا تھاند كد نمازے فارغ ہونے كاسلام۔

سوال دوم کی سوال اس محض کی طرف سے ہو سکتا ہے۔ جو تقریر وجہ دلالت کو

نبیں سمجھا۔ کیونکہ ہماری جحت دلالت اقتران کی صورت یر نہیں۔ ہمارا استدلال تو یہ ہے کہ قرآن مجید میں اس کا تھم ہوا اور جب صحابہ نے اس کے سکھنے کی ورخواست کی تب نبی اکرم ساتھیا نے فرما دیا کہ بد درود جس کا حکم ہوا ہے نماز میں

سوال سوم ہی سوال نہایت ہی فاسد ہے۔ کیونکہ کسی مخالف کا بیہ حق نہیں کہ آگر كتاب وسنت كے دلائل كو اپنے خلاف پائے تو اس سے منہ كھير لے۔ سواب تمہارا اختلاف ایسے مئلہ میں جس میں تمہاری جانب سے نزاع کرنے والے کے قول پر دلیل قائم ہو چکی ہے کیونکر چل سکتا ہے اور وہ خلاف بھی ایسا جو ایک ایسی صیح دلیل کوجس کا دو سرے مسلد میں بھی کوئی معارض نہیں باطل ٹھراتا ہو۔ یہ طریق اہل علم کے طریقہ کے خلاف نہیں۔ صحیح طریق تو یہ ہے کہ جو دلا کل اینے سے مخالف اقوال کو باطل میراتے ہیں اور جن کے سامنے ان کے خلاف کو چھوڑ دیا جاتا ہے۔ وہ بسرحال ان مخالف قوال پر متقدم ہوتے ہیں۔ نہ یہ کہ اقوال علماء کے ساتھ دلائل کی مخالفت کی جائے کیا جب کے اور مقتضائے دلائل کو باطل ٹھمرایا جائے اور اقوال کو ان دلائل پر نقترم دیا جائے کی صورت میں حدیث دونوں مسلوں میں جبت قائم کرتی ہے۔ کیونکہ اس میں وجوب سلیم اور وجوب درود کی دلیل موجود ہے۔ اس لیے اس پر رجوع کرنا ضروری ہے۔

ولیل دوم نبی اکرم باتا از درود شریف کو نماز میں پڑھاکرتے تھے اور ہم کو تھم ہے واجب قرار دیتا ہے۔ بجزاس کے جے ولیل نے خاص کر دیا ہو۔ بید دو مقدمہ ہوئے۔ نماز میں رسول اللہ طاق کیے درود پڑھا کرتے تھے۔ اس کی حدیث مند شافعی میں ہے۔ کعب بن عجرہ واللہ رسول اللہ ماٹھایا سے روایت کرتے ہیں کہ آپ فماز میں بڑھا · = = 5

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّعَلَى ال مُحَمَّدِ، كَمَا صَلَّيْتَ

مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَالِ إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْلًا مُحندٌ»

اس َسند میں ابراہیم بن ابی کی ہے۔ جے ایک جماعت (شافعی' ابن اُصبانی' ابن عدی اور ابن عقدہ اس میں سے ہیں) نے ثقبہ کہاہے اور باقی نے ضعیف۔

رسول الله ساتی کی جنسی نماز پڑھنے کی حدیث صحیح بخاری میں ہے جس میں رسول اللہ ماتی ہے فرمایا:

"این گرول کو جاؤ وہال کے لوگول کو سکھلاؤ اور بتلاؤ اور ایکی نماز پڑھو جیسی مجھے پڑھتے دیکھا ہے۔ جب وقت نماز ہو ایک اذان دے اور جو بڑا ہو وہ امامت کی ہے۔"

اس استدلال پر چو سوال و اعتراض میں۔ وہ دو سری جگه مذکور میں۔

وليل سوم فضاله بن عبيد ي مديث ع:

﴿ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ لَهُ وَلِيْهِ إِذَا صَلَّى اَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأَ بِتَحْمِيْدِ اللهِ وَالثَّنَاءِ عَلَيْهِ وَالصَّلَى ثُمَّ لَيْصَلِّ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ لَيْدْعُ بِمَا شَانَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ لَيْدُعُ بِمَا شَانَا اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الل

اس کو امام احمد اور اہل سنن نے روایت کیا ہے اور ایک خزیمہ ' ابن حبان اور مالم نے اس کی تفتیمہ ' ابن حبان اور مالم نے اس کی تفتیح کی ہے۔ اس پر چند وجوہات کی بنا پر اعتراضات ہیں۔

اعتراض 🗈 نبی اکرم ملٹی کیا نے اس نمازی کو اعادہ کا تھم نہیں دیا۔ اس کا جواب کھھا گیا:

اعتراض 2 یہ تو نماز ختم ہونے کے بعد کی دعار ہے۔ نہ نماز کے اندر کیونکہ ترفدی نے رشدین کی روایت سے کہاہے کہ رسول الله طائع کیا بیٹھے ہوئے تھے۔ ایک آدمی آیا اور نماز پڑھی۔ پھر کہا (اللّٰهُمَّ اغْفِوْلِیٰ وَازْ حَمْنِیٰ)) رسول خدا طائع کیا نے فرمایا اے نماز پڑھنے والے جب تونے نماز پڑھی اور تو بیٹھا۔ پس اللہ کی حمد اس کے لیے

مخصوص کر۔ مجھ پر درود پڑھ۔ بھر دعار مانگ اس کا جواب چند وجوہات کی بنا پر سے ہے: (الف) رشدین کو ابو زرعہ وغیرہ نے ضعیف بتلایا ہے۔ جب وہ روایت میں تہا ہو تو حجت نہیں۔ خصوصاً جب کہ ثقہ و ثابت راویوں کے خلاف کرے۔ کیونکہ سب نے یوں روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ساتھ کیا نے ایک شخص کو سنا جو اپنی نماز میں دعار مانگا تھا۔

(ب) رشدین نے بیہ نہیں کہا کہ اس نمازی نے نماز پورا ہو جانے پر دعار مائلی اور کوئی لفظ بھی اس پر دلالت نہیں کرتا۔ بلکہ ((فَصَلَی)) اور ((اَللَّهُمَّ اَغْفِرْلَیٰ)) ہو وو دہیں۔ بیہ فراغت پر دلالت نہیں کرتے اور حدیث ہمارے معاکی دلیل ہے۔ کیونکہ اس میں (اِفَا صَلَّی اَحَدُکُمْ فَلْیَبْدَا بِنَحْمِیْدِ اللَّهُ)) موجود ہے اور ظاہر ہے کہ نمازے فارغ ہو لے کی حالت کو ان الفاظ سے نہیں بیان کرتے۔ خصوصاً جب کہ یہ بھی معلوم ہو کہ نبی اکر اللہ ایک عام دعائمیں نماز کے اندر ہوتی تھیں' نہ بعد۔ جیسا کہ ابو ہریرہ' علی' ابوموی علی ابن عباس' حذیفہ اور عمار وغیرہ بی اللہ علی کہ بید دوایت صحیح حدیث میں نہیں کی حدیثوں سے فار نے تھے۔ میں محلوم بو کہ نبی نہیں کی کہ نبی کی ایک کہ بھے نماز کے اندر دعار پڑھا کرتے تھے۔ میں صدیق بڑھا کہ نہیں فرمایا کہ نمازے بعد پڑھا کہا کہ بھی نماز کے اندر دعار پڑھنے کے لیے سکھا کیں۔ آپ یہ نہیں فرمایا کہ نماز کے بعد پڑھا باہر اسے پڑھا کرو اور نہ اس دعار مانگنے والے کو ہی فرمایا کہ سام نماز کے بعد پڑھا کہ نماز سے نماز کی بوردگار سے مناجات کر رہا ہے اور اس کی جانب متوجہ کے۔ تو اس وقت اس کا اللہ تعالی سے دعار مانگنا زیادہ موزوں ہے۔ بجائے اس کے۔ تو اس وقت اس کا اللہ تعالی سے دعار مانگنا زیادہ موزوں ہے۔ بجائے اس کے۔ تو اس وقت اس کا اللہ تعالی سے دعار مانگنا زیادہ موزوں ہے۔ بجائے اس کے۔ تو اس وقت اس کا اللہ تعالی سے دعار مانگنا زیادہ موزوں ہے۔ بجائے اس کے کہ نماز سے نکل کر اور مناجات سے فارغ ہو کر وہ دعار مانگنا۔

(افَاخْمِدِاللَّهُ بِهَا هُوَ اهْلَهُ) ہے مراد نبوی تشد ہے۔ اس لیے فرمایا ہے ((افَا صَلَيْتَ فَقَعَدَتْ)) مطلب بیہ کہ جب نماز پڑھ کر تشهد میں بیٹھے اس وقت کے لیے حکم دیا کہ اللہ تعالی کی حمد و ثناء اور نبی النَّلَیْلِ پر درود ہونا چاہئے۔

اعتراض سوم الله کی حمد کے بعد درود و دعار ہوئی چاہئے' غیر معین ہے۔ پھر تشد کے بعد تم کبوں کر کتے ہو؟

یہ ہے کہ نماز میں اور کوئی موضع مشروع نہیں۔ جس میں نثاء 'درود و دعار ہو۔ ، بجر آخری تشد کے کیو نکر بالانقاق ثابت ہے کہ یہ قیام و رکوع و جود میں مشروع شیں۔ اس لیے معلوم ہو گیا کہ نماز کے آخر میں تشد کی نشست میں ہی مراد ہے۔ اعتراض چہارم ہی درود بھی ہونا چاہئے۔

ہواں ان میں سے کہ دو چیزوں کا حکم ہو اور ان میں سے ایک کے عدم وجوب پر دلیل قائم ہو جائے۔ تو دو سرا وجوب اصلیت پر باقی رہے۔

© دعارے پہلے جو حمد و نتاء کا ذکر ہے بعنی تشدد وہ تو واجب ہے جس کا تھم نبی اکرم ملٹھ نے دیا ور سحابہ نے ظاہر کر دیا کہ وہ (تشدد) فرض ہے۔ پس جس طرح پر کہ تشدد کے حجوب کو ساقط نہیں کر سکتا۔
کہ تشدد کے تھم کا دعم کے ساتھ ندکور ہونا تشدد کے وجوب کو ساقط نہیں کر سکتا۔
الیے ہی درود کو بھی۔

© بیہ قول کہ دعار واجب نہیں ہی باطل ہے۔ کیونکہ دعار کی ایک قتم واجب بھی ہے۔ مشلاً دعار کی ایک قتم واجب بھی ہے ہے ہوں ہوایت و عفو اور رسول اللہ سے مروی ہے کہ جو مخص اللہ تعالی سے وال نہیں کر تا۔ اللہ تعالی اس پر غضب فرماتا ہے اور ظاہر ہے کہ غضب ترک واجب پر ہوتا ہے یا فعل حرام پر۔

اعتراض پنجم | اگر درود فرض ہوتا تو اس مخص کے نماز پر پہنچ کے وقت جس نے

ورود نہ پڑھا تھا۔ اظہار وجوب میں تاخیر نہ ہوتی بلکہ اس کے وجوب کا علم اس صدیث سے کمیں پہلے حاصل ہوتا۔

یہ ہم نے کہاہی نہیں کہ درودائی حدیث سے امت پر فرض ہوا ہے ہم تو سے کہتے ہیں کہ اس نمازی نے درود چھوڑ دیا تھا۔ رسول اللہ طاقید من پڑھنے کا حکم دیا۔ جیسا کہ پہلے سے شرع میں مشقر و معلوم تھا اور اس کی مثال بری طرح پر نماز پڑھنے والے کی می ہے۔ کیونکہ رکوع و جود کا وجوب اور ان میں طمانیت امت کو پڑھنے والے کی می ہے۔ کیونکہ رکوع و جود کا وجوب اور ان میں طمانیت امت کو کھھ اسی حدیث سے ہی معلوم نہیں ہوئی۔ پس نبی اکرم ساتھ کے بیان کی تاخیر اس

اعرابی کے لیے میں معنی رکھتی ہے کہ آپ نے اے وہی تھم دیا جو اس سے پہلے امت کے لیے مشروع فرما چکے تھے۔ اعتراض خشم ابوداؤد و ترمذی نے اس حدیث فضالہ میں یہ الفاظ روایت

«فَقَالَ لَهُ أَوْ لِغَيْرِهِ»

"لعنی اے فرمایا یا کسی اور کو۔"

دیکھو اگریہ تھم ہرایک مکلف پر واجب ہو تا تو اس جگہ صرف اُؤ نہ ہو تا۔ مگریہ اعتراض فاسد ہے۔ جس کی چند وجوہ ہیں۔

(۱) روایت صحیح وہ ہے جے ابن خزیمہ اور ابن حبان بران الے

«فَقَالَ لَهُ أَوْ لِغَيْرِهِ

"اے اور دو سروں کو فرمایی

امام احمد ' دار قطنی اور بہتی رہیں اور بہتی رہیں ہے۔

۲) اس جگہ حرف أو تنجيبو كے ليے نئيں لكہ تقسيم كے ليے ہے اور معنى يہ ہيں
 کہ جو كوئى نمازى نماز پڑھے اے بھى پڑھنا چہتے۔ ديكھو اللہ تعالى فرماتا ہے:

﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَائِمًا أَوْ كَفُورًا ١٠٥ (الدمر ١٧٤٠)

یہ مطلب نہیں کہ آثم (گنہ گار) کو چھوڑ کر کفور (ناشکرے) کا منامان لیں۔ یا اس کے برعکس۔ بلکہ مطلب میہ ہے۔ خواہ آثم ہو یا کفور۔ دونوں میں سے لوئی ہو۔ اس کا ہے کہنا نہ ماننا جائے۔

(٣) حديث صحيح عموميت كے ليے ہے جب كه بير الفاظ موجود بين:

"إِذَا صَلَّى اَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأْ بِتَحْمِيْدِ اللهِ"

(۳) نسائی اور ابن خزیمه کی روایت میں بیہ الفاظ ہیں:

«ثُمَّ عَلَمَهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ»

" پھر لوگوں کو رسول اللہ ساتی کیم نے سکھلایا۔"

ظاہر ہے کہ یہ عام ہے۔

ولیل چمارم کیل چمارم کہ اگر منفرد ہو تو اس سے جمت قائم نہیں ہوتی۔ ہاں اجتماع کے وقت ایک دوسری کی تقویت کرتی ہیں۔

(ا) دار قطنی نے عمرو بن شمر کی روایت ہے جابر جعفی ہے اس نے ابن بریدہ ہے '

اس نے اپن باپ سے روایت کیا کہ رسول الله طافیظ نے فرمایا:

ا يَا بُرِيْدَةُ إِذَا صَلَّيْتَ فِي صَلاَتِكَ فَلاَ تَتُرُّكُنَّ التَّشَهُّدَ وَالصَّلُوةَ وَسَلِّمْ عَلَى جَمِيْعِ أَنْبِيَاءِ اللهِ وَرَسُلُمْ عَلَى جَمِيْعِ أَنْبِيَاءِ اللهِ وَرُسُلِهِ وَسَلِّمْ عَلَى جَمِيْعِ أَنْبِيَاءِ اللهِ وَرُسُلِهِ وَسَلِّمْ عَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِيْنَ»

"اے بریدہ جب تو نماز پڑھے تو تشید اور درود کو مت چھوڑنا۔ کیونکہ یہ جھی نماز کو پاک کرنے والے ہیں۔ اور سلام جھیج تمام اللہ کے انبیاء و رسول

پر نیز اللہ کے تمام صافی ول پر۔"

﴿ لاَ يَقْبَلُ اللهُ صَلْوةً إِلاَّ بِطُهُورٍ وَبِالصَّلْ عَلَىً ﴾ ''الله تعالى نماز كو بغير وضو اور درود كے قبول نئيل اللہ !''

عرو بن شمراور جابر دونوں ہی ایسے ہیں کہ ان کی حدیث قابل حجت نہیں ہوتی اور جابر عمروے اصلح ہے۔

(۳) دار قطنی نے عبدالمہین بن عباس بن سل بن سعدے ای نے اپنے باپ کے اس خوالیا: سے اس نے اپنے دادا سے روایت کی ہے۔ رسول الله سائیلیا نے فرمایا:

«لاَ صَلُوةَ لِمَنْ لَمْ يُصَلِّ عَلَى نَبِيِّهِ»

"جواپ نی پر درود نمیں پڑھتااس کی نماز نہیں ہوتی۔"

طبرانی نے ای کو ابی بن عباس (عبدالمیسن کے بھائی) سے روایت کیا ہے کہ عبدالمیسن قابل حجت نہیں اور ابی بن عباس اس کا بھائی گو ثقہ ہے اور بخاری نے

اس کی حجت پکڑی ہے۔ لیکن یہ حدیث عبدالمہیمن کی روایت ہے ہی مشہور و معروف ہے اور طبرانی نے دونوں طریق سے روایت کیا ہے۔ مگر ثابت سیں۔ ولیل پنجم ابن مسعود و ابن عمر ابو مسعود انصاری رفت ایم سے وجوب درود ثابت ہے۔ جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے اور کسی ایک صحابی کا قول بھی محفوظ نہیں کہ درود واجب نہیں اور صحالی کا قول جب اس کا کوئی مخالف نہ ہو ججت ہو تا ہے۔ خصوصاً اہل مدینہ (مالکیہ) اور اہل عراق (حنفیہ) کے اصول پر۔ ولیل ششم عدد نبوی ہے لے کر آج تک لوگوں کا عمل ہے۔ بے شک اگر درود واجب نہ ہوتا تو ہر ایک زمانہ میں اور تمام شہروں میں درود کے بعد از تشید ہونے اور تشید آخر کو درود سے خالی نہ رکھنے پر انفاق نہ ہوتا۔ مقاتل بن حیان نے اپنی تفیر میں (اللَّهُ بِنُ يُفَیِّمُونَ الصَّلُوةَ) كے تحت میں لکھا ہے كه اقامت نمازے مراد نماز کی محافظت ور او قات کی نگهداشت اور قیام و رکوع و جود اور تشمد و درود کا آخری تشهد میں ہونا کھاور امام احمد رطانتیانے کہا ہے کہ تفسیر میں سب لوگ مقاتل کے عیال ہیں ہیں جب در پھی اقامت کے اندر واخل ہے جس کا قرآن مجید تھم دے رہا ہے تو وہ بھی واجب تھی اس گروہ نے قیاسات سے بھی تمك كيا ہے مران كے ذكر كى حاجت نبين ليرية كروه كتا ہے كه مارے ساتھ جو نزاع کر رہے ہیں' انہوں نے دلائل و براہین کے بغیر ہی بھی اشیاء کو نماز میں واجب تھرا دیا ہے۔ امام ابو صنیفہ رواٹلہ کو دیکھو کہ وتر کو واجب کہتے ہیں۔ کیکن مقابلہ تو کرو۔ اس کے اَدلَّه وجوب اور ورود کے اُدلَّه وجوب کا۔ وہ نماز میں قبقہد سے بننے والے پر وضو واجب بتلاتے ہیں۔ مگراس مسئلہ کے دلائل کے سامنے وہ ولائل کمال ہیں؟ علیٰ بذا

امام مالک رطینے نماز میں بہت باتوں کی نسبت فرض اور مستحب کے درمیان ہونے کے قائل ہیں۔ جو فرض نہیں اور فضیلت متحب سے بالاتر ہیں۔ اس کا نام مالکیہ سب ر کھتے ہیں۔ مثلاً قرأت فاتحہ اور تكبيرات انتقال اور جلسه اولي اور جرو مخافت قرأت اور ان کے ترک ر محدہ کو واجب کرتے ہیں۔ پس درود کا واجب ہونا اگر ان بہت

ے مسائل کے واجب ہونے سے زیادہ قوی نہیں تو کمی طرح کم بھی نہیں۔ غرض اس مسكم ميں مردو فريق كے دلاكل بير بيں اور مقصود اس سے بير ہے ك شافعی رایشه بر طعن و تشنیع باطل ہے۔ چونکہ جس مسله میں اس قدر ادله و آثار موجود ہوں تو اس کے قائل کی تشنیع کوئی کیوں کر کر سکتا ہے۔

مقام : 2 | جن جگهول میں درود شریف پڑھنا چاہئے۔ ان میں سے دوسری جگہ

تشمد اول ہے اور اس میں اختلاف ہے۔ امام شافعی روای نے أم میں كما ب ك تشهد اول مين نبي أكرم التي لم ير درود برهنا جائيد ان كي مذهب مين يي مشہور ہے۔ مگریہ امام شافعی رطیتیہ کا آخری مذہب ہے۔ مگران کے نزویک بھی مستحب ہے واجب سیں ور قدیم مدہب (ابتدائی) میں تھا کہ تشد سے آگے نہ بڑھائے۔ بیا مرنی نے شافعی سے روایت کیا ہے۔ اور یمی مذہب امام احمد ' امام ابو صنیفہ اور امام مالک وغیرہ بر مطیعیم کا ہے۔ توں شافعی کی جست دار قطنی کی صدیث ہے۔ جے سند کے ساتھ ابن عمر منافتہ ہے روایت کیا کر سول اللہ ساتھیا ہم کو تشہد سکھلایا کرتے تھے۔ 🌈 «اَلتَّحِيَّاتُ الطَّيِّبَاتُ الزَّاكِيَاتُ الْمَاكِمُ عَلَيْكَ اَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ السَّلامُ عَلَيْنَا ﴿ عَلَى عَبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ أَشْهَدُ أَنَّ لا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّكُ عَبْدُهُ وَرَسُو ْلُهُ "(میری تمام) قولی بدنی اور مالی عبادات صرف الله تعالی کیے خاص بین اے نی! آپ یر الله تعالی کی رحمت اسلامتی اور برکات ہوں اور ہم پر اور الله کے نیک بندوں پر سلامتی ہو۔ میں شہادت دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی (سیا) معبود نہیں اور اس کی بھی شہادت دیتا ہوں کہ محمد (طانون) اللہ تعالیٰ کے بندے اور رسول ہیں۔"

مرنی ساتھیا پر درود ہے۔

(r) وار قطنی کی حدیث بریدہ سے ہے۔ جس میں رسول اللہ ساڑیا نے "فرمایا ہے کہ اے بریدہ جب نماز بڑھے تو اس میں درود ترک نہ کرنا۔ کیونکہ درود نماز کو باک كردين والا عديد يديث يلل كلهي جا چكى عديد كت بين كداس مين ولالت

عام ب اور اول و ثانی جلسه کی تخصیص نمیں۔ نیز ان کی دلیل بیہ ب که الله تعالیٰ نے درود اور تشکیم برنمی کا تھم دیا ہے۔ پس جہال سلام مشروع ہیں وہیں درود بھی ہو گا۔ یمی وجہ ہے کہ صحابہ نے سوال کیا تھا کہ سلام کی کیفیت تو ہم جان گئے۔ مگر کیفیت ورود کیا ہے۔ یہ سوال بھی دلالت کرتا ہے کہ ورود سلام کے ساتھ ملا ہوا ہے۔ پس چونکہ نمازی پہلے تشہد میں سلام نبی اکرم مانتیا پر بھیجا ہے۔ اس لیے ورود بھی مشروع ہے۔ کیونکہ جس مکان میں تشد و سلام مشروع ہے۔ ای جگہ درود بھی ہے اور یہ تشد آخری کے مانند ہے اور اس لیے بھی کہ نماز میں پہلی جگہ جمال ا کمل صورت میں ہو اور اس لیے بھی کہ حدیث محدین اسحاق میں بیر الفاظ ہیں: " بم آپ پر درود ک<sup>ی</sup> طرح جیجین - جب بم این نماز مین جلسه کرین - " دوسرا گروہ کہتا ہے کہ بیل تشہد درود کا محل نہیں۔ امام شافعی روایت کا قول قديم بھی ہے اور ای کی اکثر اصحاب شافعی کے تھے کی ہے۔ کیونکہ تشہد اول میں تخفیف مشروع ہے اور نبی ملٹھیا جب اس میں بیھا ہے تھے گویا سنگ گرم پر بیٹھا کرتے ہیں اور ثابت نہیں ہوا کہ آپ یہاں ورود پڑھے ہوں یا آپ نے امت کو بتلایا ہو اور نہ یہ معلوم ہے کہ کسی صحالی نے اس کو متحب کما ہو۔ اور اگر جیسا کہ گروہ اول کہتا ہے اس جگہ بھی درود مشروع ہو تا تو واجب ہی ہو تا جیساً کہ تشید آخر میں ہے۔ كيونكه دونول يرايك علم إدراكراس جكه درود آب يرمتحب بوتا وآل ير بھي ہوا، کیونکہ درود میں آپ کو منفرد نہیں کیا گیا۔ کیونکہ آپ نے میں محم دیا ہے کہ آپ اور آل دونول کا درود میں ذکر کیا جائے۔ پھر اگر یمال مشروع ہو تا تب ابراہیم ملاطئ اور ان کی آل کا ذکر کرنا بھی ضروری ہے۔ کیونکہ درود مامور بہا کی صفت میں ہے۔ پس جب یہ بھی مشروع ہو تا۔ تب اس کے بعد دعار بھی مشروع ہوتی۔ جیسا کہ حدیث فضاله کا مطلب ہے۔ پس ایس حالت میں تشدد اول و دوم میں کچھ فرق نه رہا اور جن احادیث سے تم نے استدلال کیا ہے۔ اوّل تو ان میں موی اور عمرو بن شمر اور جابر جعفی کی وجہ سے ضعف ہے۔ پھر اس معاء پر ولالت ہی نمیں کرتی ہیں۔

کیونکہ اس سے مراد تشد اخیر ہے نہ اول بیسا کہ ولائل سے واضح ہے۔ ویگر ولائل جو تم نے بیان کئے ہیں ان کا بھی یمی جواب ہے۔

مقام : 3 ادرود کے مختلف مقامات میں سے ایک مقام آخر قنوت ہے۔ امام شافعی ملتی نے اور جنہوں نے ان سے موافقت کی اس کو مستحب کما

﴿ اللَّهُمَّ اهْدِنِي فِيْمَنْ هَدَيْتَ، وَعَافِنِيْ فِيْمَنْ عَافَيْتَ، وَتَوَلِّنِيْ فِيْمَنْ عَافَيْتَ، وَتَوَلِّنِيْ فِيْمَا اَعْطَيْتَ، وَقِنِيْ شَرَّ مَا فَيْمِنْ مَّ الْمُعْنِيْتَ، وَقِنِيْ شَرَّ مَا قَضَيْتَ، وَإِنَّهُ لَا يَذِلُّ مَنْ قَضَيْتَ، وَإِنَّهُ لَا يَذِلُّ مَنْ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى النَّبِيِّ اللهُ اللهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللْهِ الللْهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللْ

پس بیہ دعار قنوت و تر کی ہے اور قنوت فجر میں اس کو قیاساً منتقل کر لیا ہے۔ ابو اسحاق کی روایت میں بیہ ہے کہ رسول اللہ ملی کیا نے مجھے کلمات سکھائے میں ان کو وتر میں پڑھتا ہوں۔ بھر دعار پڑھی اور اس میں درود کا ذکر نہیں کیا اور بیہ قنوت رمضان میں مستحب ہے۔ ابن وہب نے سند کے ساتھ عبدالرحمان بن عبدالقاری

ے جو حصرت عمر بنالتھ کے عہد خلافت میں عبداللہ بن ارقم کے ساتھ منظم بیت المال تھے۔ روایت کی ہے کہ رمضان المبارک کی ایک رات کو عمر فاروق عبدالرحمٰن بن عبد کے ساتھ مجد میں آئے۔ لوگوں کو دیکھامجد میں جدا جدا نماز پڑھ رہے ہیں۔ اوھر کوئی جدا پڑھ رہا ہے۔ غرض ای طرح ایک بڑی تعداد جدا جدا پڑھ رہا ہے اور ادھر کوئی جدا پڑھ رہا ہے۔ غرض ای طرح ایک بڑی تعداد جدا جدا پڑھی ہے حضرت عمر بنالتی نے کمااللہ کی قتم! میں خیال کرتا ہوں کہ آگر ان کو ایک قاری پر جمع کر دوں تب بہتر ہو۔ پھر حضرت عمر بنالتی نے اس کا ارادہ پختہ کیا اور ابی بن کعب کو تھم دیا کہ رمضان میں امامت کرایا کریں۔ ایک دن حضرت عمر بنالتی پھر آئے لوگ جماعت کے ساتھ نماز پڑھ رہے تھے۔ فرمایا اس سے ان کی مراد آخری شب کا اٹھنا تھا۔ کیو نکہ لوگ اول شب تراوح کر پڑھے۔ اس سے ان کی مراد آخری شب کا اٹھنا تھا۔ کیو نکہ لوگ اول شب تراوح کر پڑھے۔ تھے۔ عبدالرحمٰن نے کما یہ لوگ فصف ماہ میں کفار پر لعنت کیا کرتے تھے اور کھا تھے۔ عبدالرحمٰن نے کما یہ لوگ فصف ماہ میں کفار پر لعنت کیا کرتے تھے اور کھا

﴿ اَلَكُهُمَّ قَاتِلِ الْكَفَرَةَ الَّذِيْنَ يَكُمُّوْنَ عَنْ سَبِيْلِكَ وَيُكَذِّبُونَ رَسُلَكَ وَلاَ يُؤْمِنُونَ بِوَعْدِكَ وَخَالِفُ بَيْنَ كَلِمَتِهِمْ وَالْقِ فِيْ قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ وَالْقِ عَلَيْهِمْ رِجْزَكَ وَعَلَيْكِنِي اِلْهَ الْحَقِّ»

''النی! ان کفار پر لعنت بھیج جو لوگوں کو تیری راہ سے روگے ور تیرے انہیاء کی تکذیب کرتے ہیں اور تیرے وعدول پر ایمان نہیں لاتے۔ النی! ان کے انفاق میں چھوٹ' اور ان کے دلوں میں (مسلمانوں) کا رعب ڈال دے اور ان ہر پلیدی وعذاب نازل فرما۔''

اس کے بعد نبی اکرم ملٹی پیلے پر درود پڑھتے۔ پھر مسلمانوں کے لیے جہاں تک استطاعت ہوتی ہے' دعار خیر کرتے۔ بھر دو سروں کے لیے استغفار کرتے۔ اور جب اس سے فارغ ہوتے تو کہتے:

«اَللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلَكَ نُصَلِّىٰ وَنَسْجُدُ وَالَيْكَ نَسْعٰى وَنَحْفِدُ وَنَكْ فَاللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَسْعٰى وَنَحْفِدُ وَنَرْجُواْ رَحْمَتَكَ وَنَخَافُ عَذَابَكَ إِنَّ عَذَابَكَ الْجِدَّ لِمَنْ

عَادَيْتَ مُلْحِقٌ

"اللی جاری عبادت ماری نماز 'جارا تجدہ خاص تیرے کیے ہے اور جاری سعی و خدمت گذاری خاص تیرے کے امیدوار اسعی و خدمت کے امیدوار اور عذاب تو تیرے اعداء پر گرنے والا ہے۔"

گرنے والا ہے۔"

پھر تکبیر کہ کر تجدہ کو چلے جاتے۔ اسملیل بن اسحاق نے سند کے ساتھ عبداللہ بن حارث سے روایت کی ہے کہ معاذ بڑاللہ قنوت میں درود پڑھاکرتے تھے۔

مقام : 4 مقامات درود میں ہے ایک جگہ نماز جنازہ ہے۔ دوسری تلبیر کے بعد مقام : 4 اس کی مشروعیت میں کچھ اختلاف نہیں۔ لیکن اس مسلم میں کہ نماز بغیر درود ہو جاتی ہے انہم اختلاف ہے۔ امام شافعی و امام احمد برا شخیا کا مشہور مذہب

بیر و رود ہو جوں ہے ہے۔ ان کے بغیر نماز جنازہ نہیں ہوتی۔ بہتی نے عبادہ بن صامت بناتھ و غیرہ صحابہ سے ایسی روایت کیا ہے۔ امام مالک اور امام ابو صفیفہ بر شخطیا کہتے ہیں کہ مستحب ہے اور واجب شہیں کچھ اصحاب شافعی بھی کہتے ہیں۔ نماز جنازہ میں مشروعیت کی دلیل وہ حدیث ہے جے جند میں امام شافعی نے سند کے ساتھ ابوامامہ بن سمل سے اور وہ ایک صحابی سے روایت کے ہیں کہ نماز جنازہ میں سنت بہتے کہ امام تنگیر پڑھے اور پہلی تنگیر کے بعد اپنے بی کہ نماز جنازہ میں سنت بہتے کہ امام تنگیر پڑھے۔ پھر نمی اگرم بیتے ہیں کہ نماز جنازہ میں جنازہ کے لیے دعاء کو خاتص کرے۔ پھر آہستہ سے سلام پھیردے۔

اسلعیل بن اسحاق نے سند کے ساتھ ابو امامہ بن سمل بن حنیف سے روایت کی ہے جو سعید بن مسیب سے بیان کرتے تھے کہ نماز جنازہ میں سنت یہ ہے کہ الحمد پڑھے اور درود۔ پھر مردہ کے لیے دعار اور یہ ایک ایک دفعہ بی پڑھے اور چپکے سے مطام پھیر دے۔ ابوامامہ یہ چھوٹی عمر کے صحابی سے روایت کرتے ہیں۔ امام شافعی نے یمی بیان کیا ہے۔ صاحب مغنی کتا ہے۔ حضرت ابن عباس شی اس سے مروی ہے کہ انہوں نے مکمہ میں نماز جنازہ پڑھائی۔ سیمیر کمہ کر قرآت جمرے پڑھی اور درود

پڑھااور دعار اچھی طرح سے ماگلی۔ پھرفارغ ہو کر کہا کہ نماز جنازہ ایسی ہونی چاہئے۔ مؤطا میں حدیث ہے۔ حضرت ابو ہریرہ بناٹھ نے کہا۔ جب تو مردہ کو رکھے تھمیر کہہ کر حمد و صلوٰۃ پڑھ کر بید دعار پڑھ:

«اَللَّهُمَّ اِنَّهُ عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ كَانَ يَشْهَدُ اَنْ لاَ اِلْهَ إِلاَّ أَنْتَ وَاللَّهُمَّ اِنْ كَانَ مُحَمَّدًا عَبْدُكَ وَرَسُونُكَ وَأَنْتَ اَعْلَمُ بِهِ اللَّهُمَّ اِنْ كَانَ مُحْسِنًا فَزِدْ فِيْ اِحْسَانِهِ وَإِنْ كَانَ مُسِيئًا فَتَجَاوَزُ عَنْ سَيَّئَاتِهِ اللَّهُمَّ لاَ تَحْرِمُنَا اَجْرَهُ وَلاَ تَفْتِنًا بَعْدَهُ»

ابوذر ہردی نے سند کے ساتھ ابرائیم بخعی سے روایت کی ہے کہ ابن مسعود بناڑہ جب کی جنازہ کی نماز پڑھانے لگتے تو لوگوں طرف رخ کر کے کہتے لوگو! میں نے رسول اللہ ساٹھیلم کو فرماتے سناہے کہ سو آدمی کی اسپ ہے۔ اور جس مردہ پر سو آدمی تع ہو جاویں کہ اس کے لیے دعار میں جمد کریں۔ تو اللہ تعالی اس کے گناہوں کو معاف کر دیتا ہے تم اپنے بھائی کے شفیع بن کر آئے ہو۔ اس کیے دعار میں خوب کو مشاف کرو۔ پھر قبلہ کی طرف منہ کرتے۔ اگر آدمی ہوتا تو سر کے برابر اور اگر عورت ہوتا تو سر کے برابر اور اگر عورت ہوتی تو شانہ کے برابر کھڑے ہوتے اور یہ دعار بڑھتے تھے:

﴿ اللَّهُمَّ عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ أَنْتَ خَلَقْتَهُ وَأَنْتَ هَدَيْتَهُ لِلإِسْلاَمِ وَأَنْتَ قَبَصْتَ رُوْحَهُ وَأَنْتَ آعْلَمُ بِسَرِيْرَتِهِ وَعَلاَنِيَهِ جِنْنَا شُفَعَاءَ لَهُ اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْتَجِيْرُ بِحَبْلِ جَوارِكَ لَهُ فَائِنَكَ ذُوْ وَفَاءٍ شُفَعَاءَ لَهُ اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْتَجِيْرُ بِحَبْلِ جَوارِكَ لَهُ فَائِنَكَ ذُوْ وَفَاءٍ وَذُوْ رَحْمَةٍ آعِذْهُ مِنْ فِتنَةِ الْقَبْرِ وَعَذَابِ جَهَنَّمَ اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ مُحْسِنًا فَتَجَاوَزْ عَنْهُ سَيُّاتِهِ مُحْسِنًا فَرْدُ فِي إِحْسَانِهِ وَإِنْ كَانَ مُسِيئًا فَتَجَاوَزْ عَنْهُ سَيُّاتِهِ

اَللَّهُمَّ نَوِّرْ لَهُ فِي قَبْرِهِ وَالْحِقْهُ بِنَبِيِّهِ!»

"التى! تيرا بنده اور تيرے بنده كا بيٹا ہے۔ پيدا بھى اسے تونے كيا اور اسلام
كى ہدايت بھى اسے تونے بى دى اور روح بھى اس كى تونے قبض كى۔ اور
اس كى حالت اندرون بيرون كو تو خوب جانتا ہے۔ ہم سب اس كى شفاعت كو
حاضر ہوئے ہيں اللى! ہمارى درخواست ہے كہ اپنے حبل جوار ميں اسے پناه
د ۔ توصاحب وفاو رحمت ہے۔ اسے فتنہ قبرو عذاب جنم سے بچا۔ اللى!
اگر نيكوكار تھا تو اس كى عكوئى كو ترقى دے اور اگر برا تھا تو اس سے تجاوز فرما۔
اللى! اس كى قبر ميں نور بھردے اور اسے نبى اكرم ساتھ بيلے سے ملا دے۔"
كما ہراكيك تكبير ميں يوں بى كے اور جب آخرى تكبير ہو۔ تب ايسا بى كے اور چھر

﴿اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَبَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ وَبَارِكُ عَلَى مُحَمِّدٍ، كَمَا صَلَّتُ وَبَارِكُتَ عَلَى إِبْرَاهِيَ إِبْرَاهِيَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى اَسْلِمَيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ عَلَى اَسْلَافِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُسْلِمَاتِ اللَّحْيَا ﴿ لِلْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ اللَّحْيَا ﴿ وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنَاتِ اللَّهُ عَلَا مُؤْمِنَاتِ اللَّهُمُ وَالأَمُواتِ »

"یاالله! حضرت محمد (التی ایم) پر رحمت اور بر کسی الله فرمائی بین طرح تو نے ابراہیم (طالق) اور ان کی آل پر رحمت اور برکت ناک فرمائی ۔ یقیناً تو قابل تعریف اور بزرگ والا ہے ۔ یاالله! ہمارے پیش رؤول اور مسلمان عورتول اور مازل فرما ۔ یاالله! زندہ اور مردہ مسلمان مردول اور مسلمان عورتول اور مومن عورتول کو بخش دے ۔ "

«اَللَّهُمَّ نُزِّلَ بِكَ صَاحِبُهَا وَخَلَّفَ الدُّنْيَا وَرَاءَ ظَهْرِهِ وَنِعْمَ

الْمَنْزُوْلُ بِهِ اللَّهُمَّ ثَبَّتْ عِنْدَ الْمَسْأَلَةِ مَنْطِقَهُ وَلاَ تَبْتَلِهِ فِيْ قَبْرِهِ وَالْحِقْهُ بِنَبِيَّهِ قَبْرِهِ بِمَا لاَ طَاقَةَ لَهُ بِهِ اللَّهُمَّ نَوِّرْ لَهُ فِيْ قَبْرِهِ وَالْحِقْهُ بِنَبِيَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ»

"التی! اس قبر والا تیری طرف ا تارا گیا ہے دنیا کو پیٹے بچھے چھوڑ آیا ہے اس کا اپنی آخری منزل کی طرف آنا اچھا ہے۔ التی! سوال کے وقت اس کی زبان کو قائم رکھ اور قبر میں ایسی چیز میں مبتلا نہ کر جس کی طاقت نہ ہو۔ اللی! قبر

كو روش كر دے اور اے ني اكرم التي اے ملادے۔"

جب سے مقرر ہو چکا تو مستحب سے کہ درود جنازہ پر وہی پڑھے جو تشد میں پڑھا جاتا ہے۔ کیونکہ جب صحابہ نے کیفیت درود کا سوال کیا تو نبی سائیل نے کی درود سائل میں جو اپنے باپ سے انہوں نے روایت سکھلایا ہے اور عبداللہ احمد کے مسائل میں جو اپنے باپ سے انہوں نے روایت کے بین لکھا ہے کہ نبی اگرام چھیلا اور ملائکہ مقربین پر درود بھیجے۔ قاضی کا قول ہے کہ اول کے اور کیا ہے۔

﴿ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مَلاَئِكَتِكَ الْمُهُوَّرِينَ وَانْبِيَائِكَ وَالْمُرْسَلِيْنَ وَاهْلِ طَاعَتِكَ اَجْمَعِيْنَ مِنْ اَهْلِ ﴿ هَالِابَ وَالْاَرَضِيْنَ اِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾

''یااللہ! اپنے مقرب فرشتوں اور بھیجے ہوئے انبیاء اور آسمانوں اور زمینوں میں جو آپ کی اطاعت کرتے ہیں ان تمام پر اپنی رحمت نازل فرما' بے شک تو ہر چزیر قادر ہے۔''

قام: 5 استغفار وغيره وروريس الك جلد فطي بين مثلاً خطبه جمعه عيدين اور استغفار وغيره وروريس التلاف مي كه خطبه صحح موت

کے لیے یہ شرط ہے یا نہیں۔ امام شافعی اور امام احمد بر بھیٹیا کا مشہور مذہب ہیہ ہے کہ درود کے بغیر خطبہ صحیح نہیں ہوتا اور امام ابو صنیفہ اور امام مالک بر شیٹیا کا بید مذہب ہے کہ صحیح ہو جاتا ہے اور مذہب امام احمد میں ایک بیہ صورت بھی ہے۔ خطبہ میں

وجوب كى جحت اس آيت سے لى كئى ہے۔

﴿ أَلَةُ نَشَرَحُ لَكَ صَدُرُكَ ۞ وَوَضَعَنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِى ٱلْقَصَّ ظَهْرَكَ ۞ وَرَفَعَنَا لَكَ ذِكْرَكَ ۞﴾ (الشرع٤١/٩٤)

"(اے نی) کیا ہم نے تمہارا سینہ تمہارے کیے سیں کھول دیا؟ اور تم پر سے بھاری بوجھ اتار دیا جو تمہاری کمر توڑے ڈال رہا تھا اور تمہاری خاطر تمہارے ذکر کا آواز بلند کر دیا۔"

ابن عباس بھی اللہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے نبی ملٹی کیا کے ذکر کو رفعت دی ہے۔ اس لیے جہاں اللہ تعالیٰ کا ذکر ہو گا۔ وہاں آپ کا بھی ضرور ہو گا۔ مگراس دلیل میں تامل ہے۔ کیونکہ ذکر بروردگار کے ساتھ آپ کا ذکر میہ معنی رکھتا ہے کہ آپ کی رسالت ہر شہادت دی جائے۔ جب آپ کے مرسل (اللہ تعالیٰ) کی وحدانیت کا اقرار کیا جائے۔ پس پی خطبہ میں قطعاً واجب ہے بلکہ خطبہ کا رکن اعظم ہے۔ چنانچہ البوداؤد اور احمد وغيره في بروايت الى ہريرة بنائنة ' نبي اكرم النائيل سے حديث بيان كى ے کہ جس خطبہ میں تشمد (ایک جو (اید جد ماء)) لعنی " شدا ہاتھ" ہے۔ مرجو شخص ورود کو خطبہ میں واجب ٹھمرا تا مسل طلاوہ ذکر تشمد کے اس کا قول نمایت ضعیف ہے۔ یونس نے شیبان ہے اس نے قادہ کی وَ وَ فَعْنَا لَكَ ذِكْوَكَ ﴾ كى تفسر بيان كى ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نبی سی اللہ کا ذکر دنیا و آخر کی میں بلند فرمایا۔ کوئی خطیب کوئی مُشْهِد ' كُولَى صاحب صلوة نهيل مَّروه ابتداء «أشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّهُ اللَّهُ وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللَّهِ ) سے كرے گا۔ عبد بن حميد نے اپني سند كي ساتھ شحاك سے وَ وَ فَغَنَالُكَ ذِكْوَ كَ ﴾ كے معنی بيان كئے ہيں كہ جہاں ميرا ذكر ہو گا تيرا بھي ہو گا اور خطبہ و نکاح تیرے ذکر کے بغیر جائز نہیں اور عبدالرزاق نے سند کے ساتھ مجاہد ہے ﴿ وَ وَفَعْنَا لَكَ ذِكْوَكَ ﴾ كے معنى بيان كئے ہيں كه جب اذان ميں ميرا ذكر ہو گا آپ كا بَعِي سَاتِهِ مِو كَادِ ((أَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا زَسُولُ اللَّهِ)) اور يي آیت سے مراد ہے۔ پس میر کس طرح ہو سکتا ہے کہ خطبہ میں تشہد ضروری نہ ہو۔ حالا نکہ بیر افضل کلمات ہیں اور درود بھی اس میں ضروری ہے اور اس کی مشروعیت کی دلیل عبداللہ بن احمد کی روایت سند کے ساتھ عون بن الی جیفہ سے ہے کہ میرا

باب حفرت علی بناللہ کے خدام میں سے تھا اور منبر کے پنیج بیٹھتا تھا اس نے مجھے ہتا ہا ہے کہ حفرت علی بناللہ کو حد و ثناء کی اور نبی اگرم سائی پیلم پر درود پڑھا اور فرمایا اس امت میں بہتر نبی کے بعد ابو بکر تھے اور کھر عمر بیٹی اس امت میں بہتر نبی کے بعد ابو بکر تھے اور کھر عمر بیٹی اس امت عبداللہ ہے اللہ تعالی خیر جس طرح چاہتا ہے۔ محمد بن حسن نے سند کے ساتھ عبداللہ سے روایت کی ہے کہ وہ خطبہ نماز سے فارغ ہو کر اور درود پڑھ کر پھر دعار پڑھا کرتے تھے:

«اَللَّهُمَّ حَبِّبْ اِلَيْنَا الاِيْمَانَ وَزَيَّنُهُ فِي قُلُوْبِنَا وَكَرِّهُ اِلَيْنَا الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي اَسْمَاعِنَا وَاَبْصَارِنَا وَازْوَاجِنَا وَقُلُمُوْنِنَا وَذُرَّيْتِنَا»

"النی! ایمان کو ہمارا محبوب بنا دے اور ہمارے دلوں کو اس سے زینت دے النی! اور کفر و فسوق اور عصیان کے بیزاری ہمارے دل میں ڈال دے۔ النی! ماری شنوائی و بینائی و ازواج و قلوب کر زریت میں برکت دے۔ "

دار قطنی نے سند کے ساتھ روایت کیا گی۔ عمرو بن عاص (بروز جمعہ) منبر پر چڑھے اللہ کی حمد و ثناء تھوڑی اور پر معانی الفاظ میں گی نبی اگرم التہائی پر درود پڑھا۔ لوگوں کو وعظ کیا اور امرو نبی گی۔ اس باب میں ضب بن محموق کی حدیث بھی ہے کہ ابومو کی بڑائی جب خطبہ پڑھتے حمد و ثناء پروردگار کی کرتے اور نبی میں ملٹی ہیا پر درود پڑھتے اور حضرت عمر بڑائی کے لیے حضرت ابو بکر بڑائی سے پہلے دعار کئے جانے پر انکار کیا اور معاملہ حضرت فاروق بڑائی کے سامنے پیش ہوا۔ حضرت عمر بڑائی نے ضبہ کو فرمایا کہ تو حق کے موافق اور ہدایت یافتہ ہے۔ غرض میہ حدیث دلیل ہے کہ خطبات فرمایا کہ تو حق کے موافق اور ہدایت یافتہ ہے۔ غرض میہ حدیث دلیل ہے کہ خطبات میں درود پر نبی اکرم ملٹی کے ایک مشہور و معروف امر تھا۔
میں درود پر نبی اکرم ملٹی کے ایک مشہور و معروف امر تھا۔

دوجب تم مؤذن كو سنو تب جو وہ كتا ہے تم بھى كهو پھر جھ پر درود پر مھو كيونكه جو مجھ پر درود پر محتاہ الله تعالى اس پر دس بار رحمت بھيجتا ہے۔ پھر ميرے وسيله كاسوال كرو۔ وسيله نام ہے بہشت ميں ايك منزلت كا جے الله كے بندول ميں سے ايك بندہ ہى پائے گا اور ميں اميد كرتا ہوں كه وہ بندہ ميں ہى ہوں۔ پس جس نے ميرے ليے وسيله كا سوال كيا۔ اس پر ميرى شفاعت طال ہو گئی۔ "

صن بن عرفہ نے سند کے ساتھ حسن (بھری) سے روایت کیا ہے کہ جس نے موقن کے ساتھ ای کے موافق کما اور ((قد قامت الصلوة)) کے وقت یوں پڑھے:

﴿ اَللَّهُمَ ۚ رَبِّ هٰذِهِ الدَّعْوةِ الصَّادِقَةِ وَالصَّلْوةِ الْقَائِمَةِ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ اَبْلِغْهُ دَرَجَةً الْوَسِيْلَةَ فِي الْجَنَّةِ )

"اے اللہ! اس کچی بکار اور ان شخص شدہ نماز کے مالک اپنے بندہ اور رسول محمد (ملٹھیلے) پر صلوٰۃ بھیج اور جنت میں اس و رجہ وسیلہ پر فائز فرما۔"

وہ شخص محمد ملی ایک شفاعت میں داخل کی گا پوسف بن اسباط کہتے ہیں کہ جب

(رقَدُقَامَتِ الصَّلُوقِ) کما جائے کوئی شخص (رالَلَهُمْ رَبَّ هٰذِهِ الدَّعْوَةِ المُسْتَمَعَةِ

المُسْتَجَابِ لَهَا صَلِ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ زَوِجْنَا مِنَ الْحُوْدِ الْعِیْ اللهٰ مِن برِ هے تو حوران عین المُسْتَمَعَةِ مِین کہ بین کہ بین کہ بین کہ ادان من کر کہتی ہیں کہ بین کا ذکر ابن عمرہ بی الله کی حدیث میں ہے (جو مؤذن کے ساتھ ماتھ خود کہنا۔ درود بر هنا وسیلہ کا سوال) اور چوتھ ہید دعار بر هنا:

﴿ اَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلا اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا
 عَبْدُهُ وَرَسُونُكُ رَضِيْتُ بِاللهِ رَبًّا وَبِمُحَمَّدِ رَسُولًا وَبِالإِسْلاَمِ
 دِیْنًا ﴾

دمیں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی (سچا) معبود نہیں دہ ایک ہے اس کا کوئی شریک نہیں اور تحقیق محمد ساتھیں اس کے بندے اور رسول ہیں۔ میں

اللہ کے رب ہونے اور محمد ملتی آیا کے رسول ہونے اور اسلام کے دین ہونے بر راضی ہوں۔"

مسلم نے سعد بن ابی و قاص ہڑتھ سے انہوں نے نبی ساتھ کیا ہے روایت کیا ہے کہ اذان سن کر جو کوئی بیہ وعار پڑھے گا۔ اس کے گناہ بخشے دیئے جائیں گے۔

پانچیں دعار مانگنا۔ سب سے آخر میں ابوداؤد اور نسائی نے ابن عمرو رفیاہ اس روایت کی ہے۔ ایک شخص نے عرض کیا یا رسول اللہ ملٹی ہیں مؤذن لوگ تو ہم پر فضیلت لے جائیں گے۔ فرمایا: جو وہ کہتے ہیں تو بھی کما کر۔ جب وہ چپ ہو جائیں تو سوال کر عطا کیا جائے گا۔" مند میں جابر بن عبداللہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹی ہے فرمایا ''جو شخصی مؤذن کے اذان کے وقت یہ دعار پڑھتا ہے:

«اَللَّهُمَّ رَبَّ هٰذِهِ اللَّمْعُوةِ الْتَامَّةِ وَالصَّلُوةِ النَّافِعَةِ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ وَارْضَ عَنْهُ رُهِي لاَ سُخْطَ بَعْدَهُ»

اس کی دعار قبول کی جاتی ہے۔

متدرک حاکم میں ابو امامہ بنافی سے روایت ہے کہ رسول الله ساتھ یا جب اذان سنتے تو بڑھا کرتے:

«اَللَّهُمَّ رَبَّ هٰذِهِ الدَّعْوةِ الْمُسْتَجَابَةِ الْمُسْتَجَابِ لَهَا دَعْوةِ الْحَقِّ وَكَلِمَةِ التَّقُوٰى تَوَفَّنِيْ عَلَيْهَا وَاَحْيِنِيْ عَلَيْهَا وَاجْعَلْنِيْ مِنْ صَالِح اَهْلِهَا عَمَلًا يَوْمَ الْفِيَامَةِ»

غرض دن رات میں یہ چپتیں سنتیں ہوئیں (ہر نماز کے وقت پانچ) ان کی محافظت سابقین لوگ ہی کرتے ہیں۔

مقام : 7 شمام : 7 شریف کار مناہے ان کے تین مرات ہیں۔

الله تعالیٰ کی حمد کے بعد اور دعارے پہلے۔

دعار کے اول وسط اور آخر میں۔

دعار کے اول و آخر میں۔

پہلی صورت کی دلیل حدیث فضالہ بن عبید ہے جس میں نبی اکرم ملتی پیم کاارشاد ے کہ جب کوئی دعار مانگنے لگے وہ ابتداء الله تعالیٰ کی حمد و ثناء سے کرے۔ چرنجی

آكرم ملتي يم ورود يرهي فيرجو جاب دعار ما تكي.

ترمذی نے حضرت عبداللہ سے روایت کی ہے کہ میں نماز پڑھتا تھا۔ اور نبی اکرم اللہ کے ساتھ ابو بکرو عمر مختلطا تھے۔ جب میں بیٹھ گیا تو میں نے پہلے اللہ تعالیٰ کی ثناء کی۔ پھرنی اکرم مٹنا کی رورود پڑھا۔ پھراہنے لیے دعار مانگی۔ نبی اکرم مٹنا کیا نے فرمایا۔ "سوال كر عطاكيا جائے گا۔"

عبدالرزاق كالجند كے ساتھ ابن مسعود بناتھ كا قول نقل كيا ہے كہ جب كوئى شخص الله تعالی ہے کچھ حال کرنا جاہے اے جائے کہ ابتداء حمد و ثناء ہے کرے۔ چرنی اکرم ملکیم پر درود را سے بھرنی سوال کرے۔ ایسا سوال اجابت کے قریب ہو تا

شریک نے اپنی سند کے ساتھ بھی ای طرف دایت کیا ہے۔

دوسری صورت کی دلیل جابر بن عبدالله بنالته کاجدیث ہے۔ جے سند کے ساتھ عبدالرزاق نے بیان کیا ہے۔ جس میں رسول الله طرفیا سے فیایا ہے کہ "مجھے سوار کے پالہ کی طرح مت بناؤ۔" فرمایا "مجھے وسط دعار اور اس کے اول و آخر میں جگہ وو" اور وہ حدیث پہلے لکھی گئ ہے کہ ہرایک دعارے بعد اللہ تعالیٰ کے درمیان محاب ہوتا ہے۔ بیال تک کہ رسول اللہ ماٹھا لیم ر درود پڑھا جائے۔ جب درود پڑھا گیا یردہ اٹھ جاتا ہے اور دعار قبول کی جاتی ہے اور جب درود نہ بڑھا جائے تو دعار قبول شیں کی جاتی۔ حضرت عمر بھاٹھ کا قول بھی لکھا جا چکا ہے کہ دعار آسان و زمین کے ورمیان تھرالی جاتی ہے اور اس میں سے کچھ بھی اور نہیں چڑھ سکتا 'جب تک نبی اکرم مانیکیم پر درود نه پڑھا جائے۔

احمد بن علی نے سند کے ساتھ عمرو بن عمرو سے روایت کی ہے کہ میں نے

عبدالله بن بشرے سنا' کہتے تھے۔ رسول اکرم طائرین نے فرمایا: "ہر ایک دعار مجوب ہے جب تک اس کے اول اللہ عزوجل کی ثناء اور درود برنبی اکرم ملٹھیلم نہ ہو۔ (ہاں) پھر دعار کرے۔ اس کی دعار قبول ہو گی۔"

عمرو بن عمرو جو اس حدیث کو صحالی ہے روایت کرتے ہیں۔ بیہ احموسی ہیں انہوں نے حفرت عبداللہ بن بشرے دو حدیثیں روایت کی ہں۔ ایک تو ہی اور دوسری وہ جے طبرانی نے معجم کبیر میں روایت کیا ہے۔ نی الٹرائی نے فرمایا: "جس نے دن خبرے شروع کیا اور خیر پر ختم کیا۔ اللہ تعالی فرشتوں سے فرما تا ہے۔ درمیانی گناہوں کو بندہ پر مت لکھو۔ ''غرض درود ہر نی ماٹھیے دعار کے لیے ایبا ہے جیسے نماز کے لیے سور ہُ فاتحہ اور یہ جملیہ مقامات جن کا شار ہوا ان ہے دعار میں درود کی مشروعیت نکلتی ہے جس ے واضح ہے کہ مفال عار ورود شریف ہے۔ جیسا کہ مفاح نماز وضو ہے۔ "وَصَلَّى اللهُ عَلَيْهِ (عَلَي إلهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا»

تیسری صورت کے متعلق احمد جھی ہی حوراء کہتے ہیں۔ میں نے ابوسلیمان دارانی ے سا ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ ہے آ کی حاجت کا سوال کرنا چاہے اسے چاہئے کہ ملے درود پڑھے۔ پھر حاجت کا سوال کرے اور پھر رود پر حتم کرے۔ کیونکہ نبی اکرم ست کے برتر ہے کہ درود کو مقبول ہی ہے اور اللہ تعالیٰ کا جود و کر اس سے برتر ہے کہ درود کی درمیانی شے کو رد فرما دے۔

مقام: 8 مقامات درود میں سے ایک مقام مجد کے اندر دائل ہونے اور باہر نکلنے کا ہے۔ ابن حبان اور ابوخذیمہ بطشیلیا نے صحیح میں ابو ہریرہ بھاتھ ے روایت کی ہے۔ نبی اکرم سلی اللہ نے فرمایا "جب کوئی معجد میں آئے تو مجھ پر سلام بَسِيح اور ((اَللَّهُمَّ افْتَحْ لِي اَبْوَابَ رَحْمَتِكَ)) كه اور جب نكلي مجھ ير سلام بيج اور ((اللُّهُمَّ أَجِوْ نِينَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ)) كهـ-"

مند' ترمذی اور سنن ابن ماجه میں حضرت فاطمه زہراء بھینیا ہے روایت ہے کہ مِي اكرم النَّهَيِّعُ جب معجد مِين واخل موت تو «اللُّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ سَلَّمَ اللَّهُمَّ · اغْفِرْلیٰ ذَنُوْیِیْ وَ افْتَحْ لِیٰ اَبْوَابَ رَحْمَتِكْ،، ایبا ہی محبر سے نُکلتے وقت صرف

رحمتک کی جگہ فضلک بدل دیتے۔ مقام : 9 مقامات درود سے ایک جگہ صفاو مردہ ہے۔ ابن اسحاق نے اپنی کتاب میں نافع سے روایت کی ہے کہ ابن عمر رفی اطاع صفا مروہ پر تین محبیریں كُتْ كِيرِ ((لاَ الِهُ إلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ الهُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَ هُوَ عَلَى كُلّ شَني قَدِيْرِ)، يز هـ بهرني أكرم ملي يا ير درود يز هـ بهر دعار ما نكت ان ك قيام و دعارين طول ہو تا۔ ایسا ہی مروہ پر جا کر کرتے۔ جعفر بن عون نے سند کے ساتھ وہب بن احدع سے روایت کی ہے کہ میں نے حضرت عمر بناتی کو مکہ میں خطبہ بڑھتے ہوئے سا۔ کہتے تھے' جب کوئی شخص حج کے لیے آئے' اے چاہئے کہ بیت اللہ کا طواف کرے سات بازا در مقام ابراہیم پر دو رکعتیں پڑھے اور حجراسود کو استلام کرے اور پھر صفا ہے ابتداء کرے۔ اس پر کھڑا ہو کر قبلہ کی طرف منہ کر کے سات تکبیریں کے۔ ہرایک علمير كے در الله عزوجل كى حمد و ثناء اور في اكرم سائيل پر درود مو اور اپ لیا اللہ تعالی سے سوال مروہ پر بھی ایما ہی کرے۔ برارنے اپنی سند کے ساتھ وہب سے اور ابوذر نے اپنی سندی ساتھ جعفرے ای طرح روایت کیا ہے۔ مقام: 10 مقامات درود میں سے ایک شام اجتاع قوم کا وقت ہے پہلے اس ے کہ متفرق ہوں۔ اس بارے سی نی اگرم میں کا اعادیث گزر چکی ہیں۔ چنانچہ ابن حبان اور حاکم وغیرہ نے روایت کیا ہے جنہیں بیٹھی کوئی قوم کسی مجلس میں اور پھر متفرق ہوئی کہ اس میں انہوں نے اللہ کو یاد نہیں کیا اور اپنے نبی پر ورود نہیں بھیجا۔ تو وہ ان پر اللہ کی طرف سے ترۃ (باعث خسارہ) ہو گی۔ اگر اللہ جاہے ان کو عذاب دے اور چاہے معاف فرمائے۔ "عبداللہ بن ادریس نے سند کے ساتھ حضرت عائشہ وہ اوا ہے روایت کیا ہے کہ این مجلسوں کو دروو نبی اکرم ساتھا ہے زینت دو۔ ای طرح حفرت عمر بناتھ سے بھی مروی ہے۔ مقام : 11 مقامات ورود میں سے ایک جگه نبی اکرم طرفیق کے ذکر کا وقت ہے اور اس بارے میں اختلاف ہے کہ کیا جتنی دفعہ نام مبارک لیا جائے۔ اتن وفعہ ہی واجب ہے؟ ابو جعفر طحادی اور ابو عبداللہ حلیمی کا قول ہے کہ

جتنی دفعہ نام مبارک لیا جائے اتنی دفعہ ہی واجب ہے اور کہتے ہیں کہ ایساکر نامتحب تو ضرور ہے 'گر فرض نہیں۔ جس کا تارک گناہ گار ہو۔

دوسرا اختلاف یہ ہے کہ ایک فرقہ تو ساری عمر میں ایک دفعہ فرض بتلاتا ہے۔
کیو تکر امر مطلق سحرار کا مقتضی نہیں اور ماہیت ایک دفعہ ہے بھی حاصل ہو جاتی ہے۔
ہے۔ یہ قول امام ابو حنیفہ' امام مالک' ثوری اور اوزاعی بر شخیلئے کا بیان ہوا ہے اور عیاض اور ابن عبدالبرنے اسے جمہور امت کا قول کما ہے۔ اور ایک فرقہ کہتا ہے کہ بر نماز کے تشمد آخر میں فرض ہے۔ یہ قول امام شافعی کا اور امام احمد بر شخیلیا کا بھی دو بر اور ایوں میں سے بچھلی روایت میں اور دیگر اشخاص کا ہے۔ ایک فرقہ کا قول ہے کہ نمی اکرم شاہر پر صلوقہ کا تھم امراستحباب ہے امرا بجاب نمیں۔ یہ قول ابن جریر اور ایک گروہ کا ہے۔ ابن جریر نے اس بارے میں اجماع کا دعوی کیا ہے اور یہ ان کے اصول پر ہے کیونکہ جب یہ شاہر ایک طرف دیکھتے ہیں تو اے اجماع بنا لیتے ہیں۔
ماسول پر ہے کیونکہ جب یہ شاہر ایک طرف دیکھتے ہیں تو اے اجماع بنا لیتے ہیں۔
ماسول پر ہے کیونکہ جب یہ دوال مقدے (کہ اکثر کی رائے کا نام ابتماع ہویا وہ قائل ابتاع ہو) باطل ہیں۔

# وجوب درود شريف كالمحادلا كل

پہلا گروہ جو ہر دفعہ ذکر مبارک پر درود کو فرض و واجب بتلا تھے ہیں۔ ان کے دلا کل بیر ہیں۔

جمة اقل: حضرت ابو ہریرہ بڑاتھ کی حدیث ہے کہ نبی اکرم ساتی آیا نے فرمایا ''اس شخص کی بیشانی خاک آلود ہو جس کے سامنے میرا ذکر ہوا اور وہ مجھ پر درود نہ پڑھے۔'' اس کو حاکم نے صحیح اور ترمذی نے حس کہا ہے۔ ظاہر ہے کہ ''خاک آلود ہو بیشانی ہو۔'' بدرعار ہے اور مذمت ہے اور تارک متحب کی مذمت کی جاتی ہے نہ اسے بدرعار دی جاتی ہے۔

جحت دوم: حديث الوجريره والله بي- جس ميس منبرير يرفض كابا قاعده اور مسلسل

ذكر إلى مين جريل في كما يكد:

"جس کے سامنے آپ کا ذکر ہو اور وہ آپ پر درود نہ پڑھے ہیں جہنم میں جائے اور خدا سے دور کرے' کہتے "آمین" رسول الله سلی الله سلی آمین۔"

اس کو ابن حبان نے صحیح میں روایت کیا ہے اور اس معنی کی احادیث جو ابو ہریرہ' جابر بن سمرہ' کعب بن عجرہ' مالک بن حویرث اور انس بن مالک بڑسٹیم سے مروی ہیں اور ان میں سے ہرایک ججت مستقل ہے پہلے بیان ہو چکی ہیں اور اس میں پچھ شک نہیں کہ حدیث جو ان مختلف طریٹھوں سے مروی ہیں' مفید صحت ہے۔

مجت سوم: نسائی من الل بن مالک بن کی روایت سے ہے۔ نبی اکرم سائیم نے فرمایا:

''بخیل وہ ہے جس کے ساتھ میرا ذکر ہو اور وہ مجھ پر درود نہ پڑھے۔ کیونکہ جو مجھ پر ایک بار درود پڑھتا ہے گئی تعالیٰ اس پر دس بار درود پڑھتا ہے۔'' اس کی سند صحیح ہے اور وجوب کا حکم آئی میں ظاہرہے۔

ججت چہارم: صحیح ابن حبان میں حضرت حلیل رہائی ہے روایت ہے۔ نبی اکرم التیا نے فرمایا:

ثابت ہو گیا۔ تو وجہ دلالت دو طرح بر ہے۔

کُل: ندمت کا نام ہے اور تارک متحب اسم ندمت کا مستحق نہیں۔ اللہ تعالیٰ
 فرمایا ہے:

﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلِّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴿ اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِّ ﴾ (الحديد ٢٤.٢٣/٥٧)

''اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو پیند نہیں فرماتا جو اپنے آپ کو بڑی چیز سمجھتے ہیں اور فخر جماتے ہیں' جو خود بخل کرتے ہیں اور دو سروں کو بخل کرنے پر اکساتے ہیں۔''

دیکھویماں فخراور تکبروغرور کے ساتھ بخل اور امر بخل کو شامل کیا ہے ' اور پھر سب کی ندمت فرمائی ہے۔ کس سے معلوم ہوا کہ بخل بری صفت ہے۔ حدیث میں ہے: «وَاَیُّ دَاءِ اَدْوَاْ مِنْ الْہُ خِیلِ»

" بخل ہے بڑھ کر کون سائخت مین ہے۔"

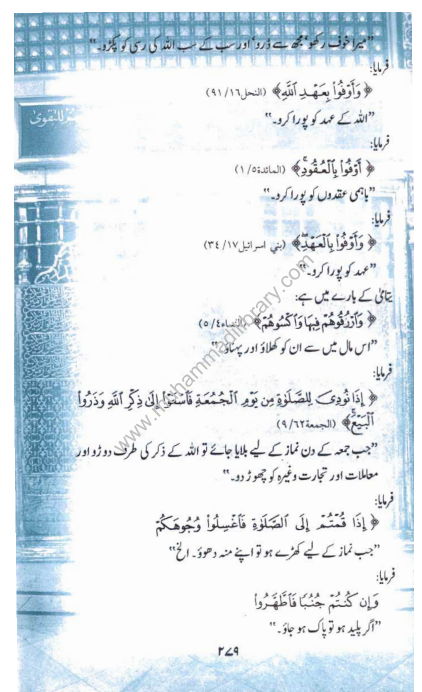
بخیل: اے کتے ہیں جو حق واجب کی انہ کرے۔ لیکن جو شخص بقدر واجب اس چیز کا دینا
 اس چیز کو ادا کر دے اس کا نام بخیل نہیں ہو تا گی خیل دہ ہے کہ جس چیز کا دینا
 اور خرچ کرنا اس پر ضروری ہے۔ اے روک رکھے۔

ججت پنجم اللہ تعالیٰ نے نبی اگرم طلی کے صلاۃ و تسلیم کا امر فرطا ہے اور امر مطلق کرار کے لیے ہوتا ہے اور امر مطلق کرار کے لیے ہوتا ہے اور میہ کہنا ممکن نہیں کہ تحرار سب وقتوں میں ہوتا ہے۔
کیونکہ اوامر مکررہ او قات خاصہ میں ان شروط و اسباب سے جو مقتضی تحرار ہول متکر ، ہو جاتے ہیں اور ایک وقت دو سرے وقت سے اولی نہیں ہوتا۔ پس نبی اگرم طاقیا کے تحرار ذکر پر تحرار مامور (درود) کا ہونا بوجہ نصوص متقدم کے اولی ہے۔ یہ جب تین مقدمات پر مشتمل ہے۔

مقدمه اولى: صلوة جس كا حكم موا وه امر مطلق ب- بيه معلوم و ثابت ب-

مقدمه ثانبیه: امرمطلق مقضی تکرار ہو تا ہے۔ یہ مخلف فیہ ہے۔ فقهاء واصولیین

```
کے ایک گروہ نے اس کی نفی کی ہے اور ایک نے اثبات کیا ہے اور ایک نے امر
مطلق میں اور امر معلق میں جو شرط یا وقت سے علاقہ رکھتا ہو تفریق کی ہے۔ پھر
معلق میں تو تکرار کو ثابت کیا ہے اور مطلق میں نہیں۔ ہرسہ اقوال امام احمد و شافعی
ر المطبعیٰ وغیرہ کے مذہب میں پائے جاتے ہیں۔ موجبین ورود شریف کے گروہ نے تکرار
                  کو ترجیح دی ہے اور کما ہے کہ تمام اوا مرشری تکرار پر ہوتے ہیں۔
                                                    ویکھو مثالیں۔ اللہ تعالی فرماتا ہے:
                                   ﴿ ءَامِنُوا بِأَلِلَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (الحديد٥٧/٧)
                           ﴿ آدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةَ ﴾ (البقرة٢٠٨/٢)
     ''ایمان لاؤ اللہ اور اس کے رسول یر اور سب کے سب اسلام کے اندر
                                                             داخل ہو جاؤ۔ ''
                      .
﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ اللَّهَ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾
               "اطاعت کرواللہ کی اور اطاعت کردی پول کی اور ڈرواللہ ہے۔"
                 :
﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوْةَ ﴾ (البقرة المُهُمُ)
مُن ... "
                                                                               فرمايا:
     ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينِ ءَامَنُواْ ٱصِّيرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾
                                                             (آل عمران۳/۲۰۰)
    "اے ایمان والو صبر کرو اور صبر یر قائم رہو۔ آپس میں ربط رکھو اور اللہ سے
         ﴿ وَخَافُونِ ﴾ (آل عمران٣/ ١٧٥) ﴿ وَأَخْشُونِي ﴿ (البقرة٢/ ١٥٠)
                  ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِعَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا ﴾ (آل عمران٣/١٠٣)
```



فَكُمْ يَجِدُواْ مَامَهُ فَتَيَمَّمُواْ ﴾ (المائدة ٦/٥) "أكرياني نه هو تو تيم كر لو."

فرمايا:

﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّارِ وَٱلصَّلَوْةِ ﴾ (البقرة ٢/ ٤٥)

"مدد چاہو ساتھ صبرکے اور نماز کے۔"

قرمايا:

﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ﴾ (الأنعام٦/١٥٣)

"يه ہے ميرا سيدها راسته اي پر چلو۔"

اور یہ نظار قرآق مجید میں بکترت ہیں۔ پس جب اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللہ علیٰ اور اس کے رسول اللہ اور یہ اللہ تعالیٰ اور اس بیں جس (معنیٰ) کرار پر ہیں۔ تو معلوم ہوا کہ امت کے خطاب میں اللہ اور ہول کا محاورہ کی ہے اور امر میں گولفظی طور پر کہ امت کے خطاب شارع کے محل اور امنی کہ خطاب شارع کے عرف عور وہ محاورہ میں وہ بمعنی تکرارہی ہے۔ پس شارح یا بیانی کے کام کو تو انہی کے عرف اور انہی کے خطاب کی پاک روش پر محمول کرنا چاہیے گو اس لفظ سے لغوی طور پر وہ مفہوم نہ ہوتا ہو۔ یہ بات جو میں نے لکھی ہے کہ امروجو کی تقاضا کرتا ہے اور نہی فضاد کا۔ یہ خطاب شارع سے معلوم ہے۔ گو اصل موضوع لغت میں منہی کی صحت یا فساد کا۔ یہ خطاب شارع سے معلوم ہے۔ گو اصل موضوع لغت میں منہی کی صحت یا فساد کا۔ یہ خطاب مقتضی ہے کہ وہ لفظ اس پر اور اس کی امثال پر حادی ہو۔ گو لغت کی رو سے خطاب مقتضی ہے کہ وہ لفظ اس پر اور اس کی امثال پر حادی ہو۔ گو لغت کی رو سے خطاب مقتضی نہ ہو۔ کیونکہ لغت اور مصادر و موارد کلام میں نبی ساتھ کی کاورہ ہی یہ ہے اور یہ بات آپ کے دین سے بالاضطرار معلوم ہے۔ قبل اس سے معلوم ہے۔ قبل اس سے وعدم اقتضاء لفظی میں فرق لغت کرتا ہے اور عور شارع کے اقتضاء میں شارح کی عادت خطاب میں میں فرق لغت کرتا ہے اور عرف شارع کے اقتضاء میں شارح کی عادت خطاب میں میں عادت خطاب میں اس کی معلوم کی جائیں۔ پس کی لفظ کے اقتضاء میں شارح کی عادت خطاب میں ہی عادت خطاب میں خطاب میں خواب میں اس میں خطاب میں خواب میں خواب معلوم کی جائیں۔ پس کی لفظ کے اقتضاء میں شارح کی عادت خطاب میں خواب میں اس میں خطاب میں خواب میں خواب

مقدمه ثالث: جب ماموربه كالحرار موتائ وكى سبب يا وقت سے موتام اور اس جگہ اسباب مقتضی تحرار میں سے اولی سبب نبی ساتھیا کے نام مبارک کالیا جانا ہے۔ کیونکہ آپ نے خبردی کہ جس کے سامنے آپ کاذکر ہو اور وہ درود نہ بڑھے اس کی پیشانی خاک آلود ہو اور اس لیے کہ ایسے شخص کے بخل پر آپ نے فرمان جاری کر دیا ہے اور اس کے مؤیدیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مومن بندے کو درود کا تھم اس خبرکے بعد دیا ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے فرشتے نبی ملٹھیا ہر درود پڑھتے ہیں۔ کیکن بیہ ایک دفعہ کا درود پڑھنا نہیں جو منقطع ہو چکا ہے۔ بلکہ بیہ درود مستقل اور سلسل ہے۔ ای لیے اس کا اظہار و تذکرہ نبی سٹھیا کے فضل و شرف و علو منزلت کا مبین ہے۔ پس بندولی کے حق میں اس کا تکرار بت ہی ضروری اور لازی ہوا۔ كيونكه ان كے ليے تحكم اے ويكھو توسى كه الله تعالى نے سلام كو مصدر كے ساتھ (جو لفظ تسلیم ہے) مو کر گھر الیا ہے اور یہ امر مقتضی مبالغہ اور کمیت میں زیادت کا ہے۔ اور یہ بات تکرار سے ہی حاص ہوتی ہے۔ بھریہ دیکھو کہ فعل ماموریہ کالفظ تکثیر پر دلالت کر تا ہے۔ یعنی صَلّٰی وَسَلَّمَ عَیْنَ فِعل مشدد ہے جو تکرار فعل پر دال ہوتاہ۔ جسے کہاکرتے ہیں:

«كُسِّرِ الْخُبْزَ وَقَطِّعِ اللَّحْمَ وَعَلِّمِ الْخَيْرَ وَلَيْمِّدْ فِيْ كَذَا»

پھر یہ دیکھو کہ درود پڑھنے کا حکم بمقابلہ نبی ساتھیا کی تعلیم پر شاد و ہدایت اور احمان کے ہے۔ جو امت پر نبی کے ہیں اور بمقابلہ ان نعمتوں کے جو بنی التیا کی مركت سے دنيا و آخرت كى معادت لوگول كو ملى بين اور ظاہر ب كه ايس فعل عظيم کا مقابلہ عمر بھر میں ایک دفعہ ورود پڑھنے سے حاصل نہیں ہوتا۔ بلکہ اگر کوئی شخص اپنے سانس کی گنتی کے موافق بھی درود شریف پڑھتا رہے تب بھی نبی طال کیا کے حق اور عطا کر وہ نعمت کے مقابلہ میں کافی نہیں ہو سکتا۔ اس لیے اس نعمت کے شکر کا ضابط میں بنایا گیا ہے کہ جب آپ کا نام مبارک لیا جائے تو درود براها جائے (ستی ایم). چنانچہ نبی اکرم سائی اے درود نہ یڑھنے والے کانام بخیل رکھ کر ای جانب اشارہ فرمایا ہے۔ کیونکہ عام وستوریہ ہے کہ اگر کسی نے کسی پر احسان عظیم کیا ہو جس کی وجہ

ہے اس کو خیر عظیم ملی ہو۔ پھر اس کا ذکر اس شخص کے سامنے آئے اور وہ اس کی ثناء و تعریف نه کرے 'اور مدح و تعظیم میں مبالغہ نه کرے اور ادائے شکرو حق کے قیام میں بھیشہ کو تاہی کرتا رہے۔ اور بار بار ایسا ہی کرے تو ضروری ہے کہ لوگ اے بخیل و لئیم و کفور مسمجھیں گے۔ اس کے مقابلہ میں اس محن کے احسانات کا اندازہ كرور جس كے احسانات تمام مخلوقات كے باہمي احسان و مروت سے كميس بوره كر ہیں۔ اور جس کے احسان سے بندہ کو دنیا و آخرت کی خیر حاصل ہوئی ہے اور دنیا و آخرت کے شرے نجات ملی ہے۔ جس کے احسان و نعمت کی حقیقت کا اندازہ اور تصور بھی دل نہیں کر سکتے۔ قیام شکر کا تو کیا ذکر ہے۔ تو بتلاؤ کہ کیا ایسے محن ایسے مع کاسب سے بڑھ کریہ استحقاق نہیں ہے کہ اس کی تعظیم کی جائے۔ زبان کو وقف تا ہنایا جائے اور آگ لاقت و مقدور اور وسعت و زور کو اس کی حمہ و مدح کے لیے جب کہ مجلس میں اس کا وکر مبارک ہونے لگے خاص کر دیا جائے۔ پس ایس عالت میں اس سے بھی کم کیا ہو گا کہ ان مہارک ملتہ از کر ہونے پر ایک دفعہ تو درود خوانی ہے۔ جس کے معنی ناک کا مٹی کو لگ کر رہے جانا ہے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ نام مبارک من کر درود نہ پڑھنے والا ذات و فرائ کا مستحق تھر جاتا ہے۔ خیال كرو الله تعالى نے فرمايا ہے:

﴿ لَا جَعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾ \ (النور ١٣/٢٤)

"مسلمانو! اپنے درمیان رسول کے بلانے کو آپس میں ایک دوسرے کا سابلانا نه سمجھ بیشھو۔"

اس جگہ امت کو منع کیا گیا ہے کہ نبی سائی اکو عام طریق پر بلایا اور پکارا جائے۔ مطلب میہ کہ خطاب کے وقت نام مبارک لے کر نہ پکارا جائے۔ جیسا کہ ایک دو سرے کے ساتھ برتاؤ کیا جاتا ہے۔ بلکہ رسول اللہ سائی او نبی اللہ کہہ کر پکارا جائے۔ کیونکہ توقیرو تعظیم و اعزاز کمال کی نہی صورت ہے۔ اسی طرح شایان ہے کہ

اسم مبارک کے ساتھ درود کو ملا کر آپ طرفیا کی خصوصیت رکھی جائے تاکہ ذکر مبارک اور ذکر غیر میں فرق ہو جائے۔ جیسا کہ پکارنے میں رسول و نبی کمہ کر فرق کیا گیا ہے۔ لیکن اگر ذکر مبارک کے وقت درود واجب نہ ہو ج اس ذکر میں اور ذکر غیر میں چھ فرق نہ ہو گا۔ یہ معنی تو آیت کی دو تفیروں سے ایک تفیر کی صورت میں ہیں ہے۔ لیکن دو سری تفییر کی صورت میں یہ ہیں کہ نبی طرفیا کے طلب کو دو سرے میں ہے۔ لیکن دو سری تفییر کی صورت میں یہ ہیں کہ نبی طرفیا کے طلب کو دو سرے کے طلب کا سانہ سمجھو کہ عذر کر دو اور حاضر نہ ہو یا مشکلات کا خیال کرو اور دیر سری جائز رکھو۔ بلکہ رسول اللہ طرفیا جس وقت طلب فرمائیں فوراً ہی اطاعت کے ساتھ حاضر ہو جاؤ۔ حتی کہ اگر نماز بھی پڑھ رہے ہو تو یہ بھی دیر رس کے لیے عذر نہ ہو۔ پس جب نماز کی مشغولیت بھی تاخیر کے لیے عذر مباح نہیں ہو سکتی تو ویگر اسباب یا عذروں کا تو کیا ذکر ہے۔

واضح ہو کہ ان معنی میں تو مصر فاعل کی طرف مضاف ہو گا اور پہلے معنی میں مفعول کی طرف اور یہ معنی بھی اس آبھ کے کئے گئے ہیں۔ جو ہر دو اقوال ہے احسن ہیں کہ اس جگہ مصدر کی اضافت نہ فاعلی طرف ہے نہ مفعول کی طرف بلکہ محض اساء کی طرف اضافت ہے اور اس صورت کی ہر دو محانی بیک بارگی ظاہر رہیں گئے۔ یعنی نام لے کر پکارنے کی ممانعت جس طرح ہی کیک دو سرے کو پکارتا ہے۔ نیز طلب رسول مان پیا کے بعد عدم تاخیر اجابت۔ غرض ہرا یک معنی کی صورت میں جس خرح پر اللہ تعالی نے تھم دیا ہے کہ نبی النظام کا خطاب میں بہ نسبت کی مدوسرے کے خاص امتیاز رکھا جائے اور تقبیل طلب میں نمایاں مستعدی ظاہر کی جائے مبارک کا ذکر آنے پر درود کے ساتھ امتیاز کا قائم رکھنا اعلیٰ مقصود ہے۔ دیکھو نبی اگر مبارک کا ذکر آنے پر درود کے ساتھ امتیاز کا قائم رکھنا اعلیٰ مقصود ہے۔ دیکھو نبی اگر مبارک ہو اور اس نے درود نہ ساتھا ہے گئی کا ذکر مبارک ہو اور اس نے درود نہ سراسل محمد بن حفیہ میں۔ بھول گیا۔ اس کو جبھی نے دوایت کیا ہے اور گو یہ حدیث مراسل محمد بن حفیہ میں۔ بھول گیا۔ اس کو جبھی نے دوایت کیا ہے اور گو یہ حدیث مراسل محمد بن حفیہ میں۔ بھول گیا۔ اس کو جبھی نے دوایت کیا ہے اور گو یہ حدیث مراسل محمد بن حفیہ میں۔ بھول گیا۔ اس کو جبھی نے دوایت کیا ہے اور گو یہ حدیث مراسل محمد بن حفیہ میں۔ بھول گیا۔ اس کو جبھی نے درود واجب نہ ہوتا۔ تو تارک میں کھے جا ہے ہیں۔ بیں آگر ذکر مبارک کے وقت درود واجب نہ ہوتا۔ تو تارک میں کھے جا ہے ہیں۔ بیں آگر ذکر مبارک کے وقت درود واجب نہ ہوتا۔ تو تارک میں کھے جا ہے ہیں۔ بیں آگر ذکر مبارک کے وقت درود واجب نہ ہوتا۔ تو تارک

درود کو راہ جنت سے بھٹکا ہوا نہ کما جاتا اور بیہ بھی مروی ہوا ہے کہ جس نے نبی طاقیۃ کا ذکر کیایا اس کے سامنے ذکر ہوا اور اس نے درود نہ پڑھا تو اس نے نبی ساتیۃ کر ہوا اور اس نے درود نہ پڑھا تو اس نے نبی ساتیۃ کر جفا کی اور ظاہر ہے کہ نبی ساتیۃ کی دلیل تو وہ روایت ہے۔ جے سعید بن اعرابی نے سند کے ساتھ قادہ سے بیان کیا ہے کہ دسول اللہ ساتیۃ کے فرمایا ہے: " یہ جفا میں سے ہے کہ میرا ذکر کسی کے سامنے ہواور وہ مجھ پر درود نہ پڑھے۔ "

اگر اس ایک مرسل کو ہم چھوڑ بھی دیں تو اور اس سے کوئی جمت نہ پکڑیں لیکن پھر بھی اس کے اصول و شواہد موجود ہیں۔ جو پہلے گذر چکے ہیں۔ مثلاً "بخیل و شجے" نام رکھا جانا۔ "خاک آلود پیشانی۔" کا فرمانا اور ترک صلوۃ کو موجبات بھا قرار دینا۔ اور مقدمہ ثانیہ پر دلیل ہے ہے کہ نبی القبیل پر جھا کرنا۔ آپ کی محبت کے کمال کے منافی ہے۔ حالا نکہ نبی ساتھیل کی مجبت کے کمال کے منافی ہے۔ حالا نکہ نبی ساتھیل کی مجبت کے کمال کے منافی ہے۔ حالا نکہ نبی ساتھیل کی مجبت کے کمال کے منافی اپنی جان ہے بھی زیادہ نبی ساتھیل ہونا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ بیشک بندہ مومن منسی ہوتا جب تک کہ رسول اللہ ساتھ کی خرد یک اس کے نفس اولاد 'مادر پدر اور تمام مخلوق سے زیادہ محبوب نہ ہوں۔ حصرت عمر بڑاتھ کی حدیث میں ہے۔ یا رسول اللہ اللہ کی قتم! آپ میرے نزدیک جملہ اشیاء کے محبوب ہیں۔ گراپ نفس سے نبیل اللہ کی قتم! اس وقت آپ مجھے نئیدں نے بھی زیادہ محبوب ہیں۔ " فرمایا ' اب ٹھیک ہے۔ اے عمر! صحیح حدیث زیادہ محبوب ہیں۔ "فرمایا' اب ٹھیک ہے۔ اے عمر! صحیح حدیث اپنی جان سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔" فرمایا' اب ٹھیک ہے۔ اے عمر! صحیح حدیث اپنی جان سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔" فرمایا' اب ٹھیک ہے۔ اے عمر! صحیح حدیث اپنی جان سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔" فرمایا' اب ٹھیک ہے۔ اے عمر! صحیح حدیث اپنی جان سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔" فرمایا' اب ٹھیک ہے۔ اے عمر! صحیح حدیث اپنی جان سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔" فرمایا' اب ٹھیک ہے۔ اے عمر! صحیح حدیث

﴿لاَ يُؤْمِنُ اَحَدُكُمْ حَتَى اَكُونَ اَحَبَّ اِلَيْهِ مِنْ وَّلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ»

اس حدیث میں محبت کی تینوں اقسام کا ذکر فرمایا ہے۔ کیونکہ محبت کی بنیادیا تو تعظیم و اجلال پر ہے۔ جیسے باپ کی محبت یا لطف و شفقت و غم خواری پر جیسے اولاد کی محبت' یا صفات کمال اور احسان کی محبت جیسے ایک کی دوسرے ہے۔ کیونکہ رسول

الله سائیلیم کی محبت جب تک ان سب محبتوں سے زیادہ پر قوت و پر زور نہ ہوگ۔
انسان مومن نہیں ہو سکتا اور ظاہر ہے کہ نبی سائیلیم پر جفا کرنا اس محبت کی ضد ہے
اور جب احبیت فرض ہوئی تو اس کے توابع جس قدر ہیں ' یعنی اجلال و تعظیم ' توقیرو
طاعت ' نبی سائیلیم کو نفس پر مقدم کرنا اور اپنا نفس آپ پر نثار کر دینا اور اپنی بقاء آپ
کے نفس مبارک سے سمجھنا' وہ سب بھی فرض ہوں گے اور درود شریف بھی فرض
ہوگا۔ کیونکہ درود بھی اسی احبیت کا لازمہ اور کمال ہے۔ پس جب ان وجوہ سے اور
ان کے سوا دو سری وجوہ سے درود کا واجب ہونا اس شخص پر ثابت ہوگیا۔ جس کے
سامنے ذکر مبارک ہو تو خود ذاکر پر اس کا وجوب اولی شھرا۔ اس کی نظیریہ ہے کہ
سامنے ذکر مبارک ہو تو خود ذاکر پر اس کا حجوب اولی شھرا۔ اس کی نظیریہ ہے کہ
تیت سجدہ کے سامع کو جب سجدہ کا حکم دیا گیا ہے (خواہ بطور وجوب یا بطور استحباب

فصل

# عدم وجوب درود شريف كدلاكل

وجوب درود کی نفی کرنے والے کہتے ہیں کہ ہمارے قول کی کیل چند وجوہ ہے۔ ہے۔

- سی شابت شدہ ہے اور اس میں کچھ شک نمیں کہ سلف صالح جو قدوہ امت بیں 'نبی اکرم سلی کے ماتھ درود کو بین 'نبی اکرم سلی کی کا ذکر کرتے ہوئے ہر دفعہ نام مبارک کے ساتھ درود کو شامل نہ کرتے تھے اور بیات نبی اکرم سلی کی خطاب میں اس قدر پائی جاتی ہے کہ شار سے باہر ہے وہ صرف یا رسول اللہ ہی کہتے تھے اور بیا او قات صلی اللہ علیک ہی کہہ دیا کرتے۔ چنانچہ یہ اصادیث سے بھڑت ظاہر ہے۔ پس اگر درود واجب ہو تا تب ترک کرنے والے پر انکار ہونا ضروری تھا۔
- و اگر ذکر مبارک کے وقت درود واجب ہوتا تو یہ مسئلہ تمام واجبات سے زیادہ

- روش ہو تا اور تی اگرم ماہلے بھی امت کے لیے ایبا بیان فرما دیتے۔ ؟
- عذر قطع ہو جاتے اور جبت قائم ہو جاتی۔
- یہ قول نہ صحابہ میں سے نہ تابعین میں سے نہ تبع تابعین میں سے کسی ایک کا معروف نہیں اور نہ کسی کا نام معروف ہے جس نے ایسا کیا ہو۔ بلکہ اکثر فقهاء کا ندہب یا بیہ کہو کہ اجماع تو بیہ ہے کہ درود فرض میں سے نہیں اور جو واجب
- کہتا ہے اس کے قول کو شذوذ اور مخالفت اجماع سابق سے منسوب کیا گیا ہے۔ پھر نماز کے علاوہ تو درود فرض کیوں کر ہو سکتا ہے۔
- اگر نبی النایا کے ہر دفعہ کے ذکر کے بعد ہمیشہ درود پڑھنا واجب ہے تو مؤذن پر ضروری ہوتا کہ اشھد ان مُحمَّد ارسول اللهِ کے ساتھ صلی الله علیه وسلم بھی
  - کها کر تا 🚭 نکه اذان میں به کهنا مشروع بھی نہیں۔ واجب تو کیا ہونا تھا۔
- اذان کے سننے والی پر بھی درود پڑھنا واجب ہوتا۔ حالاتکہ نبی اکرم ملٹایل کے صرف میں تھم دیا ہے اللہ مؤذن کے وہی سامع بھی کے۔
- تشهد اول بالاتفاق (رأشهَدُ أَنْ يُحَمِدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ) ير ختم مو جاتا ہے اور درود کی مشروعیت میں جو اختلاف کے جوہ تین قول ہیں۔
  - صرف تشد آخر میں مشروع ہے۔
  - تشہد اول میں بھی مشروع ہے۔
- تشہد اول میں بھی مشروع ہے۔
   خاص نی میں پیلے پر مشروع ہے۔ آل کا ذکر نہ ہو۔ لیکن ہر سہ اقوال میں سے کئی نے پہلے تشہد میں وجوب کااظہار نہیں کیا۔
- جب کوئی مسلمان ہو کر اسلام میں داخل ہو تا ہے تو شہاد تین پڑھتا ہے۔ گر ((أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله)) كي ساتھ اس سے صلى الله عليه وسلم سين كملايا جاتا\_
- خطیب جمعہ و عید وغیرہ میں نفس تشد کے وقت درود کی جانب نہیں جاتے اگر ہر دفعہ ذکر مبارک پر درود واجب ہو تا تو شہادت کے ساتھ ضرور درود شامل کیا کرتے۔ کوئی میہ نہ کھے کہ خطبہ میں ورود آ تو جاتا ہے۔ کیونکہ اس درود کا تشہد

کے وقت اسم مبارک کے لیے جانے پر عطف شیں ہو سکتا اور اس قدر فاصلہ طویل کے بعد وہ اس کا معطوف نہیں بن سکتا۔ حالا نکہ قائلین وجوب ہر دفعہ کے ذکر پر درود کا ہونا واجب کہتے ہیں اور بیہ ظاہر ہے کہ دوسری دفعہ کا ذکر پہلے ذکر سے (شارمیں) جدا ہو تا ہے۔

آگر ہر دفعہ کے ذکر پر درود واجب ہوتا ہے تو ضروری تھا کہ قاری جہاں اسم مبارک پر پہنچ۔ صلی اللہ علیہ وسلم کے اور قرات کو ادائے واجب کے لیے قطع کر دے۔ خواہ نماز میں ہویا نماز سے باہر۔ کیونکہ درود سے نماز باطل نہیں ہوتی اور اس کا واجب ہونا متعین ہو چکا۔ اس لیے ادا کرنا لازم ہے اور یہ بھی مسلم ہے کہ آگری درود واجب ہوتا تو صحابہ و تابعین اس پر بہت کیے ہوتے ہو اس کے ادا کرنے کی کہال شائق اور نہ چھوڑنے کے پورے پابند۔

اگر ہر دفعہ ذکر مبارک پر در وہ داجب ہو تا تو سے بھی واجب ہو تا کہ اسم اللہ کے ساتھ بھیشہ سجانہ و تعالی یا عزوج کی تارک و تعالی یا جلت عظمتہ یا تعالی جدہ وغیرہ الفاظ شال کیا کرتے۔ ہاں الیا ہونا ذیارہ موزوں اور اولی تھا۔ کیونکہ رسول طاقت کے تعظیم و اجلال اور محبت و اطاعت مرکسی تعظیم و اجلال اور محبت و طاعت یا تعظیم و اجلال اور محبت و طاعت یا تعظیم و اجلال تو عاصل ہو اور مرسل کو نہ ہو۔ بلکہ بیہ تو تھی ہے مرسل کی تعظیم و اجلال تو عاصل ہو اور مرسل کو نہ ہو۔ بلکہ بیہ تو تھی ہے مرسل کی جعیت سے بی عاصل ہوا کرتا ہے اور اس لیے رسول کی طاعت اللہ کی محبت طاعت اللہ کی محبت اللہ کی بیعت اللہ کی بیعت اللہ کی بیعت اللہ کی بیعت اللہ کی نقطیم اللہ کی تعظیم اور رسول کی بیعت اللہ کی نقرت اللہ کی نقوت ہوتی ہے۔ کو تعلیم اللہ کی تعظیم اور رسول کی نقرت اللہ کی نقوت ہوتی ہے۔ کیونکہ وہ اس کا رسول و بندہ ہے لوگوں کو اس جانب بلاتا اور اس کی اطاعت و محبت اور اجلال و تعظیم سکھلاتا اور عبادت و وحداثیت کی تعلیم ویتا ہے۔ سو محبت اور اجلال و تعظیم سکھلاتا اور عبادت و وحداثیت کی تعلیم ویتا ہے۔ سو ایس کی حالت بیس کیوں کر کہہ کتے ہیں کہ ذکر مبارک نبوی تو جتنی دفعہ ہو اس پر درود (جس کے معنی ثناء و تعظیم ہیں) واجب ہو تو اللہ تعالی کا جتنی دفعہ ہو اس پر درود (جس کے معنی ثناء و تعظیم ہیں) واجب ہو تو اللہ تعالی کا جتنی دفعہ نام لیا درود (جس کے معنی دفاع و تعظیم واجب نہیں ہو تو اللہ تعالی کا جتنی دفعہ نام لیا

مثلاً أيك آدى بيرها موا ہے اور اس كى زبان ير معمولى طور ير صرف (المحمَّدة أ رَّسُولُ اللَّهِ) يا ((اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدِ)) إلى اور بهت علوك اس كى آواز سن رہے ہیں۔ اگر تم میہ کہو گے کہ ان سب سامعین پر درود واجب ہے تو لازم آئے گاکہ ان سب کی آواز درود ہی ہو خواہ کتناہی بیٹھنا پڑے اور سے امرحرج و مشقت کا باعث اور قاری کی ترک قرأت اور مدرس کے ترک درس کا سبب ہو گا۔ بلکہ کوئی صاحب ضرورت کلام بھی نہ کر سکے گا اور مذاکرہ علمی و تعلیم قرآن میں بھی حرج پیدا ہو گا۔ لیکن اگر تم اس وقت یہ کہو گے کہ ایس حالتوں میں درود واجب نہیں رہتا تب اینے مذہب کے خلاف خود کرو گے اور اگر جواب دورگے کہ ایک دفعہ یا چند دفعہ کہنا واجب ہے۔ اول تو یہ صرف تحکم بلا ولیل ہے۔ واج تمہارے قول کو باطل کرنے والا ہے۔ کھ شک نمیں کہ اللہ اللہ کی ساتھ کی شادت رسالت بردا فرض اور واجب عظیم ہے۔ بہ نسبت درود کے اور مسلم ہے کہ انسان اسلام میں اس کے بغیرداخل نہیں ہو سکتا۔ لیکن جب ہر دفعہ کے ڈی میارک پر شہادت رسالت بھی فرض نہیں۔ تو ہر دفعہ کے ذکر مبارک پر درود کیوں کرفن ہو سکتا ہے۔ دیکھو کلمہ اخلاص (لاً إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ ) ك بعد تمام واجبات ميس سب على فرض آپ كى رسالت کی شادت ہے اور ذکر مبارک کے وقت اس کے جوب کا اقرار کر لینا گویا ایمان اور جمله موجبات شهادت کا تذکرہ کرلینا ہے۔ اس کیے اسم مبارک کے لینے والے پر ((مُحَمَّدُ رَسُولُ الله)) کمنا واجب ہے اور اس کا وجوب ورود کے وجوب سے جو ہر دفعہ کے اسم مبارک پر کہاجاتا ہے۔ زیادہ تر واضح ہے۔ غرض

MAA

أعْلَمُ بالصَّوَابِ!

ہر دو فریق کے پاس ایسے ہی دلائل ہیں۔ جن میں سے بعض تو بہت ضعیف ہیں۔ بعض میں غلطی کا اختال ہے اور بعض قوی۔ چنانچہ ہر ایک کے دلائل میں تامل کرنے سے سب کچھ بخوبی ظاہر ہو جاتا ہے۔ وَاللّٰهُ سُنِحَانَهُ وَ تَعَالَٰی

مقام: 12 | درود پڑھنے کی ایک جگہ تبیہ سے فارغ ہونے کے بعد ہے۔ دار قطنی نے سند کے ساتھ روایت کی ہے کہ نبی اکرم سٹیلیا لبیک سے فارغ ہو کر اللہ تعالیٰ ہے مغفرت و رضوان کا سوال کیا کرتے اور جہنم سے اس کی رحمت کی پناہ مانگتے۔ صالح کہتے ہیں: میں نے قاسم بن محمد کو کہتے سا ہے کہ تلبیہ کے بعد درود پڑھنامستحب ہے۔ میں کہتا ہوں کہ ہاں یہ بھی تو ابع دعارے ہے۔ درود پڑھنے کا ایک وقت اسلام جر ہے۔ ابوذر ہروی نے سند کے ساتھ نافع سے روایت کی ہے کہ ابن عمر بھی اللہ جرکا ارادہ کرتے تو پڑھا کرتے: «اَلِلَّهُمَّ اِيْمَانًا بِكَ وَتَصْدِيْقًا بِكِتَابِكَ وَسُنَّةِ نَبِيِّكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ ١٠٠٠ (صفا مروه ير درود خواني في كريسلي مو چكا ب) مقام: 14 | بازار یا دعوت کرینتے یا کسی جانب نکلتے وقت درود پڑھنا بھی درود خوانی کے مقامات میں کے ہے۔ ابن الی حازم نے سند کے ساتھ الی وائل سے روایت کی ہے کہ میں نے ہیشہ یک مکھا کہ عبداللہ بخاللہ جب گھو ڑے پر موار ہوتے یا جنازوں کے ساتھ جاتے یا کسی کام کے لیے کھڑے ہوتے تو پہلے اللہ کی حمدوثناء كرتے اور نبی اكرم ملتي پر درود پڑھتے اور دعائي اللے۔ جب بازار جاتے اور اس کی ایسی جگه پر سینچ تھے جو بہت غافل کر دینے والی ہو (رونق اور بھیڑ کی جگہ) تو وہں بیٹھ کر حمدوثناء اللہ کی کرتے ' درود پڑھتے اور چند دعائیں بھی۔ مقام: 15 | رات کی نیند سے سو کر اٹھنے کے وقت درود شریف کا پڑھنا مقامات درود خوانی میں سے ہے۔ امام نسائی نے سنن کبیر میں عبداللہ بن مسعود بناتی سے روایت کی ہے۔ کہ اللہ تعالی دو شخصوں کو دیکھ کر ہنستا اور خوش ہو تا ہے۔ ایک وہ جو رشمن سے عمدہ گھوڑے یر سوار ہو کر طے۔ پھر دشمنوں کو بھا دے اور بیہ ثابت رہے۔ اگر بیہ بندہ مارا گیا تو شمادت یائی اور زندہ رہا تو اللہ تعالی اے دیکھ كر ہنتا ہے۔ ايك وہ جو رات كو ايسے وقت اٹھتا ہے كہ كوئى نہ جانے۔ پھراچھى طرح

وضوكرتا ب اور الله تعالى كى حمد و تجيد بجالاتا ب اور تى اكرم سال الله ير درود برهتا ہے اور قرآن مجید کھول لیتا ہے اسے و کھ کر بھی اللہ تعالی بنتا ہے۔ فرماتا ہے میرے بندے کو دیکھو عبادت میں مشغول ہے اور میرے سوا اے کوئی شیں دیکھتا۔ عبدالرزاق نے بھی اپنی سند کے ساتھ اس کو ابن مسعود ہٹاٹٹر سے روایت کیا ہے۔ مقامات ورود میں سے ایک مقام ختم قرآن کے بعد ہے کیونکہ بیہ

محل دعار کا محل ہے اور ختم قرآن کے بعد دعار کرنا امام احمد رواٹیے نے

نص سے ثابت کیا ہے۔ ابوالحارث کی روایت میں ہے کہ انس بھاللہ جب قرآن مجید ختم كرتے تو اہل و اولاد كو جمع كر ليتے. يوسف بن موىٰ كى روايت ميں ہے كه ان ہے وریافت کیا گیا کہ ایک آوی قرآن مجید ختم کرتا ہے اور لوگ اس کے پاس استھے ہو کر دعار مانگتے ہیں کہ اماں میں نے معمر کو دیکھا ہے کہ جب ختم قرآن مجید ہو تا تو الیابی كرتے۔ حرب كى روايج ميں ہے كه ختم قرآن مجيد كے وقت ابل و اولاد كو جمع کر کے دعار کرنامتحب ہے۔ ابن کی داؤد کی کتاب فضائل القرآن میں ابن مسعود روایت کی ہے کہ جس نے قراق مجید ختم کیا۔ اس کی دعائیں متجاب ہیں۔ اور مجابدے روایت ہے کہ ختم قرآن کے وقت بزول رحت ہو تا ہے۔ ابوعبیدہ نے كتاب فضائل القرآن مين قاده سے روايت كى ب مدينه مين ايك شخص تها جو اول سے آخر تک اپنے دوستوں کے سامنے قرآن مجید مجرکیا کر تا تھا۔ ابن عباس وبال آدمی بھلا دیتے اور جب ختم کا وقت ہو تا تو خود آ جاتے۔ امام احمد روایتے نے نماز تراویج میں اس کے متحب ہونے پر نص کی ہے۔

صبل کہتے ہیں میں نے امام احمد کو کہتے سا ہے کہ جب تو ((قُلْ اَعُوْدُ بِرَبِّ النَّاسِ)) ردھ كرفارغ موتب ركوع سے يملے دعار كے ليے اسنے دونوں باتھوں كو اتھاميس نے یوچھا کہ آپ اس مسئلہ میں (کس دلیل پر) چلتے ہیں۔ فرمایا: میں نے اہل مکه کو ایسا كرتے ديكھا ہے اور سفيان بن عيينہ بھي ان كے ساتھ مكه ميں ايساكرتے تھے۔ عباس ین عبدالعظیم کتے ہیں کہ میں نے بھی لوگوں کو بصرہ اور مکہ میں ایسا ہی کرتے پایا ہے اور اہل مدینہ سے اس بارے میں چند امور مروی ہیں۔ جو عثان بن عفان ذوالنورین

مقام : 17 او قات رود خوانی میں ے ایک جعد کا دن ہے۔ حدیث ابوامامہ نواٹھ پہلے کند چی ہے کہ نبی اکرم ساٹھیا نے فرمایا "تم ہرایک جعد کو

میرے اوپر زیادہ درود پڑھا کرو۔ گی امت کے درود ہر جعد کو میرے سامنے کیے جاتے ہیں اور جو مجھ پر درود پڑھنے میں بھی کر ہو گا' وہی منزلت میں مجھ سے زیادہ نزدیک تر ہو گا۔" اسے بیعق نے روایت کیا۔ پھتی نے ابن مسعود انصاری سے میں روایت بھی کی ہے کہ نبی مالی کیا۔

"تم مجھ پر جمعہ کے دن درود زیادہ پڑھا کرو۔ کیونکہ کوئی شخص ایسا نہیں جو جمعہ
کے دن جھ پر درود پڑھے گریہ کہ اس کا درود میرے سامنے کیا ہے۔"
اس سند میں اسلیل بن رافع ہے۔ گر ابن سفیان کہتے ہیں کہ شواہد و متابعات کے لیے اس کی روایت صلاحیت رکھتی ہے۔ ابن عدی نے سند کے ساتھ حضرت انس بڑا تھ ہے روایت کی ہے کہ نبی اکرم مالی کے فرمایا: "جمعہ کے دن جھ پر درود زیادہ پڑھا کرو۔ کیونکہ تمہارا درود میرے سامنے کیا جاتا ہے۔" کو اس کی اساد بھی ضعیف ہیں گر (حدیث) فی الجملہ محفوظ ہے اور شواہد میں اس کا ذکر ضرر نہیں رکھتا۔

مراسل حسن بصری میں نبی اکرم مان کے سے حدیث ہے: "جھ پر بوم جعد کو اکثر درود پڑھا کرو۔"

ابن وضاح نے سند کے ساتھ ابن شعیب سے روایت کیا ہے کہ عمر بن عبدالعزیز نے لکھ بھیجا کہ معربن عبدالعزیز نے لکھ بھیجا کہ معجمہ کے ون علم پھیلاؤ کیونکہ علم کی آفت نسیان ہے اور جمعہ کے دن نبی اکرم سٹھیلا پر ورود بہت پڑھو۔"

۔ مقامات درود میں سے ایک مقام مجلس سے اٹھنے کے وقت ہے۔ عبدالر حمٰن بن ابی حاتم نے سند کے ساتھ ابن عمر رہوں کھی سے بیان کیا

ہے کہ میں نے سفیان بن سعید کو اتنی دفعہ کہتے سنا ہے جس کا شار نہیں کر سکتا کہ جب اٹھنے کا ارادہ کرتے تو کہا کرتے:

الصَلَّى اللهُ وَمَلاَثِكَتُهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى أَنْبِيَاءِ اللهِ وَمَلاَثِكَتِهِ اللهِ وَمَلاَثِكَتِهِ

کھی ت درود میں سے ایک معجد کے اوپر نظر پڑنے اور پاس سے گزر آن کا وقت ہے۔ قاضی اسمعیل نے سند کے ساتھ حفزت علی

بناللہ سے روایت کی ہے۔ فرمایا اللہ ہے۔ تم مسجد کے پاس سے گذرو تو نبی اکرم ساتھا پر صلوة و سلام سیمیجو۔"

مقامات درود میں سے ایک مقام غم و شدائد کے جوم اور طلب مغفرت کا وقت ہے۔ ترندی میں ابنی بن کعب کی اپنے باپ سے کبی

مقام : 20

حدیث ہے۔ جس کے آخر میں ہے: "کیامیں کروں آپ کے درود کو تمام وقت اپنا؟"

فرمایا: "اس وقت وہ تیرے غم کے لیے کافی ہو گا اور تیرے گناہ بخشائے گا۔"

ترندی نے اس کو حسن کہا ہے اور محد بن عقیل کی سند سے جو روایت کی ہے اسے صحیح بتلایا ہے۔ اور ابن الی شیبہ نے اس کو مسند میں مختصراً بیان کیا ہے جس کے آخر میں رسول الله ساڑیا نے فرمایا ہے کہ "اب الله تعالی مجتمے کفایت کرے گا۔ اس

چیزے جس نے مجھے غم میں ڈالا ہے۔ امر دنیاے اور آخرت ہے۔"

الصَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا إِلَى يَوْم الدِّيْنِ»

مقام : 21 في سائل كم مبارك نام ك كلفة وقت الوالشيخ في سند كے ساتھ ابو ہریرہ بنائشے سے روایت کی ہے تی اگرم ماہی نے فرمایا: "جس نے کسی تحریر میں مجھ پر درود لکھا اہمیشہ ملائکہ اس کے لیے استغفار کرتے ہیں۔ جب تک میرانام اس کتاب میں ہوتا ہے۔ " ابومویٰ کہتے ہیں کہ ایک سے زیادہ نے اسید بڑاٹھ سے بھی اسی طرح روایت کیا ہے اور اسحاق بن وہب نے بھی سند کے ساتھ اعرج سے روایت کیا ہے اور اعرج ے ان دو وجوہات کے علاوہ بھی روایت ہوئی ہے اور اس باب میں ابو برصدائ ابن عباس اور عائشہ و کھنا کی احادیث ہیں۔ سلیمان بن ربیع نے سند کے ساتھ ابن عباس علاق عن ووايت كى ب- رسول اكرم النياي ن فرمايا: "جس نے کی کتاب مجھ پر درود لکھا بیشہ اس پر رحت جاری رہتی ہے جب تك ميرانام اس كالكري ب-" جعفر بن علی الزعفرانی کے طریق ہے کہ: "میں نے اینے خالوحس بن محمد کو کہتے گئے کہ میں نے امام احمد بن حنبل رطالت كو خواب ميں ديكھا۔ فرمايا "اے ابوعلى كانگ ﴿ دِيكِيمِ لِے جو صلوٰة مم نے نی اکرم طبی میر کتاب میں لکھی تھی' وہ مارے آگے بیبی روش اور نورانی ابوالحن بن على ميموني كهتے ہيں: "میں نے شخ ابوعلی حسن بن عیبید کو موت کے بعد خواب میں دیکھا ان کے ہاتھوں کی انگلیوں پر کوئی چیز سزیا زعفرانی رنگ سے لکھی ہوئی تھی۔ میں نے پوچھا کہ اے ستاد! میں آپ کی انگلوں پر ایک ملیح تحریر دیکھتا ہوں سے کیا ے؟ کہا: اے لڑکے! یہ طفیل ہے حدیث رسول اللہ ساتھا کے لکھنے کا اور یہ طفیل ہے حدیث میں لفظ صلی الله علیہ وسلم کے لکھنے کا۔" خطیب نے سند کے ساتھ ابو سلیمانی حرانی سے روایت کی ہے کہ: "مجھ سے میرے ایک ہمسامہ نے جس کو ابوالفضل کتے تھے اور جو بہت

روزہ رکھنے والا اور بہت نوافل پڑھنے والا تھا۔ بیان کیا کہ میں حدیث لکھا
کرتا اور نبی اکرم سائیلیم کو خواب میں دیکھا فرمایا: "جب تو لکھتا ہے یا میرا نام
لیتا ہے تو مجھ پر درود کیوں نہیں پڑھتا (یا نہیں لکھتا؟) اس سے ایک عرصہ
کے بعد مجھے پھر زیارت ہوئی۔ فرمایا "میرے پاس تیرے درود پہنچتے ہیں۔ اب
جب تو مجھے پر درود بھیج یا ذکر کرے تو صلی اللہ علیہ وسلم کہہ دیا کر۔ "
سفیان ثوری رطائیہ کتے ہیں کہ:

''آگر صاحب حدیث کو اور کوئی فائدہ سوا صلوٰۃ ہر رسول سال کیا کے نہ ہو (تو یمی بے مثل ہے) کیونکہ اس پر رحمت بھیجی جاتی ہے۔ جب تک کتاب میں سال کھی جوا رہتا ہے۔''

محربن ابوسليمان کتے ہيں كه:

"میں نے اپنے باپ کو خواب میں دیکھا۔ میں نے پوچھا بیارے باپ! اللہ تعالیٰ نے آپ کے ساتھ کی با؟ کہا "مجھے بخش دیا"۔ میں نے کہا کیوں کر۔ کہا "نبی اکرم ملٹی کیا پر درود لکھے رہنے ہے۔"

أيك محدث كمترين:

''میرا ایک ہمسایہ تھا وہ مرگیا میں نے خواب کی دیکھا اور پوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے تیرے ساتھ کیا کیا؟ کہا بخش دیا۔ میں نے پوچھا کیوں کر۔ کہا: حدیث میں جہاں نبی سلتھ کے کاذکر آتا میں اس کے ساتھ صلی اللہ علیہ و سلم لکھ دیا کرتا۔'' سفیان بن عیبنہ رطافیہ نے کہا:

''جھے سے خلف صاحب خلقان نے روایت کیا ہے کہ میرا ایک صدیق تھا۔ میرے ساتھ طلب حدیث کیا کرتا وہ مرگیا۔ میں نے اسے خواب میں دیکھا اس پر سبز پوشاک تھی۔ دامن کشاں چلتا تھا۔ میں نے کہا تو میرے ساتھ حدیث طلب نہ کیا کرتا تھا؟ کہا ہاں۔ میں نے کہا۔ پھر تو اس درجہ پر کیوں کر پہنچ گیا۔ کہا جو ایسی حدیث آتی جس میں نبی طرابیے کا نام مبارک ہوتا میں اس کے نیچے طرابیے کھے دیا کرتا۔ اس کا بدلہ یہ ہے کہ جو تم میرے اوپر پوشاک

عبدالله بن حكم كتنے بن كه:

"میں نے خواب میں شافعی روائیے کو دیکھا۔ اوچھا اللہ نے آپ کے ساتھ کیا كيا؟ فرمايا: مجھ ير رحم كيا اور مجھے بخش ديا اور مجھے بهشت كے ليے يول آراستہ بنایا جیسے عروس کو آراستہ کیا کرتے ہیں۔ اور میرے اوپر یوں نچھاور کیا جیسے دلمن پر کیا کرتے ہیں۔ میں نے کما آپ اس درجہ کو کیوں کر پہنچ كَّةِ؟ كما: مجمع سے ايك قائل نے كما تھاكه كتاب الرسالة ميں جو درود ني اکرم ساتیلیم پرتم نے لکھا ہے اس کاعوض ہے۔ میں نے پوچھاوہ کیوں کرہے۔

"وَصَلَّى الله على مُحَمَّدِ عَدَدَ مَا ذَكَرَهُ الذَّاكِرُوْنَ وَعَدَدَ مَا غَفَلَ عَنْ ذِكْرِهِ ٱلْعَادِلَوِنَ»

جب صبح ہوئی میں نے کتاب کی کر دیکھی تو یمی عبارت اس میں درج تھی

صلى الله على نبيه وسلم -خطیب نے سند کے ساتھ ابو اسحاق داری المعروب نہشل سے بیان کیا ہے۔

"ك مين ايني تخريج مين جو حديث لكهما قَالَ اللَّهِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا لَكُما رَبَّا مِين نِي أَرِم مِنْ إِلَيْ كُو خواب مِين رَبُّها كُويا رَجِه ميرا لَكُما ہوا لیے ہوئے ہیں۔ اس میں نظر مبارک ڈالی اور فرمایا جید ہے۔"

عبيدالله بن عمرو كهتے ہن:

"ميرے ايك بھائى نے جس ير ميں يقين كرتا ہوں۔ مجھ سے بيان كياكه ميں نے ایک اہل حدیث شخص کو خواب میں دیکھا۔ اوچھا کہ اللہ تعالی نے آپ کے ساتھ کیا گیا؟ کما ، مجھ پر رحم فرمایا کہ مجھے بخش دیا۔ میں نے کما ، کیوں کر؟ کہا: جب میں نبی اگرم ملتہ کیا کے اسم مبارک پر پہنچتا تو صلی اللہ علیہ وسلم ضرور لكهتا. "

اس کو محمر بن صالح نے سند کے ساتھ بیان کیا ہے۔ حافظ ابومویٰ نے ابی کتاب

میں اٹل جدیث کی ایک جماعت کا ذکر کیا ہے: "جو ائی موت کے بعد دیکھی گئی اور انہوں نے خبر دی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو بخش دیا۔ بعوض اس کے کہ وہ ہر ایک حدیث میں نبی اکرم ملی کیا کے ذكرير صلى الله عليه وسلم لكھاكرتے تھے۔"

ابن سان کہتے ہیں:

''میں نے عباس عنبری اور علی بن مدینی کو کہتے سنا ہے کہ میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود کی حدیث میں جو ہم نے سی ہے نہیں چھوڑا اور اگر بهت ہی جلدی ہوئی تب بھی سفید جگہ چھوڑ دی تاکہ پھر لکھ سکیں۔"

مقام: 22 مقامت درود میں سے ایک مقام تبلیغ علم اور تذکیر درس و تعلیم کے اول و الأثر درود شريف كايرهنا ب. استعبل بن اسحاق نے سند

کے ساتھ بیان کیا کہ عمر بن عمر و عراق عزیز رہائٹیے نے فرمان لکھا تھا کہ:

"لوگوں نے لوگوں سے عمل آخرے کے مدلے دنیا طلبی شروع کر دی۔ قصہ خوانوں نے یہ بدعت نکالی کہ بادشاہ اور آبراء پر بھی درود بھیخے لگے۔ جیسے نبی اكرم النيام بر بهيجا جاتا ہے۔ اس فرمان كو ديكھ بيسب كو تكم دو كه صلوة تو انبیاء یر ہو اور عام مسلمین کے لیے دعار ہو۔ کوئی مسلمان ہو اس کے لیے وعار کی جائے۔"

واضح ہو کہ اس موطن (مقام پر) میں نبی اکرم ملتی کیا پر درود نمایت ضروری ہے۔ کیونکہ یہ وقت تبلیغ علم کا ہے۔ جے نبی ملتی لیے کر آئے اور امت میں پھیلایا۔ اور امت کو بکثرت عطا فرمایا۔ نیز یہ وقت لوگوں کو نبی اگرم ساتھ کے کا سنت و طریق کی جانب دعوت کا ہے اور یہ امرسب اعمال سے افضل اور منفعت میں بندہ کے لیے دنیا و آخرت میں اعظم ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي منَ ٱلْمُسلمينَ ٢٠٠) ﴿ (حم السجدة ١٤/٣٢)

"اور اس شخص کی بات ہے اچھی بات اور کس کی ہو گی جس نے اللہ کی

طرف بلایا اور نیک عمل اور کها که مین مسلمان جو."

﴿ قُلَ هَاذِهِ - سَبِيلِي آَدَّعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اَتَّبَعَنِي ﴾ ( سف ١٠٨/١٢)

"تم ان سے صاف کمہ دو کہ میرا راستہ تو بہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف بلاتا ہوں' میں خود بھی پوری روشنی میں اپنا راستہ دیکھ رہا ہوں اور میرے ساتھی بھی۔"

خواہ تو اس کے بیہ معنی ہیں کہ میں اور میرے تابعین اللہ کی طرف بروئے بصیرت بلاتے ہیں۔ ((اَدْعُوْا اِلَی اللّٰہِ)) پر وقف کیا جائے اور پھر((عَلَی بَصِیْرَةِ اَنَا وَمَن)) پڑھا جائے (یعنی میں اور میرے تابعین بصیرت پر ہیں) یہ دونوں قول متلازم ہیں۔ کیونکہ اللّٰہ تعالیٰ نے حکم فریک ہے کہ:

"رسول الله التا ہے اور جو مخص لوگوں کو جی ہے ہی سی کے بیا تا ہے۔ وہ رسول الله التہ ہے ہے ہیں۔ بلاتا ہے۔ وہ رسول الله التہ ہے ہیں۔ بیز نبی سی کے اتباع میں داخل ہے اور جو مخص لوگوں کو الله کی جانب کے سوا اور طرف بلاتا ہے۔ وہ نہ سبیل رسول الله مخص الله تعالیٰ کی جانب کے سوا اور طرف بلاتا ہے وہ نہ سبیل رسول الله التہ ہے ہے کہ الله تعالیٰ کی جانب بلاتا مرسلین کا وظیفہ ہے۔ یا ان کے اتباع کا جو امت کے اندر خلفاء ہوتے ہیں اور بس طرح پر کہ الله تعالیٰ کی ہوتے ہیں اور بس طرح پر کہ الله تعالیٰ کی نے اپنے رسول (مان کے اتباع کا جو امت کی اندر خلفاء کے اپنے رسول (مان کے الله تعالیٰ کے حی دو نازل ہو ای کو لوگوں تک پہنچا دیں اور آپ کی حفاظت اور مخلوق سے عصمت و صیانت کی صانت خود الله دیں اور آپ کی حفاظت اور مخلوق سے عصمت و صیانت کی صانت خود الله حفظ و عصمت اللی شامل صال ہے۔ بس قدر کہ وہ دین پر قائم اور تبلیغ پر حفظ و عصمت اللی شامل صال ہے۔ بس قدر کہ وہ دین پر قائم اور تبلیغ پر حکام ہیں۔ بے شک نبی مان کے ساتھ بھی موادر پہنچا نے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔ محکم ہیں۔ بے شک نبی مان ہے موادر پہنچانے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔ کو ایک کے دیار قرمائی ہے۔ کو ایک کے دیار قرمائی ہے۔ کو ایک آیت ہی ہو اور پہنچانے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔ گو ایک آیت ہی ہو اور پہنچانے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔ گو ایک آیت ہی ہو اور پہنچانے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔ گو ایک آیت ہی ہو وادر پہنچانے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔ گو ایک آیت ہی ہو وادر پہنچانے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔ گو ایک آیت ہی ہو وادر پہنچانے والے کے لیے دعار فرمائی ہے۔

یر پھرلگانے سے افضل ہے۔ کیونکہ تیرافگنی تو بت کر سکتے ہیں۔ گر تبلیغ سنت صرف ان ہی لوگوں کا حصہ ہے جو وارث انبیاء اور امت کے خلفاء ہوتے ہیں۔ (الله تعالیٰ اینے فضل و کرم ہے ہم کو ان لوگوں سے بنائے)" بے شک بیہ لوگ ویسے ہی ہوتے ہیں جیسے ان کی تعریف عمر فاروق بڑھٹنے نے خطبہ میں کی ہے۔ یہ خطبہ ابن وضاح نے اپنی کتاب الحوادث و البدع میں لکھا ہے۔ فرمایا: «اَلْحَمْدُ للهِ الَّذِيْ امْتَنَّ عَلَى الْعِبَادِ بِأَنْ جَعَلَ فِي كُلِّ زَمَانِ فَتْرَةً مِّنَ الرِّسُل بَقَايَا مِنْ أَهْلِ الْعِلْمُ يَدْعُونَ مَنْ ضَلَّ إِلَى الْهُدَى وَيَصْبِرُونَ مِنْهُمْ عَلَى الْأَذَى وَيُحْيُونَ بِكِتَابِ اللهِ أَهْلَ. الْعَمْى كَنْمُ مِّنْ قَتِيْل لاَبْلِيْسَ قَدْ أَحْيَوْهُ وَضَالٌّ تَائِهِ قَدْ هَدَوْهُ بَذَلُوا دِمَاءُهُا وَإِمْوَالَهُمْ دُوْنَ هَلَكَةِ الْعِبَادِ فَمَا آحْسَنَ أَثْرُهُمْ عَلَى النَّاسِ وَأَفْبُهُمْ إِنَّرُ النَّاسِ عَلَيْهِمْ يَقْتُلُونَهُمْ فِي سَالِفِ الدَّهْرِ وَالِّي يَوْمِنَا هَلَّا أَيْمَا نَسِيَّهُمْ رَبُّكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا جَعَلَ قِصَصَهُمْ هُدًى وَأَحْبَى عَنْ حُسْنِ مَقَالَتِهِمْ فَلَا تَقْصُرُ عَنْهُمْ فَالَّهُمْ فِيْ مَنْزِلَةٍ رَفِيْعَةٍ وَالْهَاصَابَتْهُمْ الْوَضِيْعَةُ" "تمام حمر الله كے ليے ہے جس في اپندوك احسان كياك رسولوں ك زمان فترت میں ایسے اہل علم باقی رکھے جو گمراہ کو بدایش کی طرف بلائیں اور اس راہ میں صبر کے ساتھ اذیت اٹھائیں۔ کور چشموں کو کتاب اللہ کے ساتھ حیات بخشیں۔ بہت ایسے ہیں جن کو املیس اپنے ہاتھوں سے کشتہ بنا چکا تھا، گر اہل علم نے ان کو از سر نو زندگی دی اور بہت ایسے ہیں جو صلالت میں سرگروال تھے۔ انہوں نے ان کو ہدایت یر ڈالا لوگوں کو ہلاکت سے بچایا اور این جان و مال کو معرض خطر میں ڈالا۔ اللہ اکبر۔ لوگوں کے ساتھ ان کے کیے اچھے سلوک ہیں اور لوگوں کا برتاؤ ان کے ساتھ کیما برا ہے کہ قدیم ے لے کر آج تک ان بزرگواروں کو قتل ہی کرتے آئے۔ لیکن الله ان کے کرنوت شیس بھولا اور نہ بھول اللہ کو ہو ہی سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان

کے قصہ کو ہدایت بنایا ہے اور ان کے پاکیزہ کلام کی خبر دی ہے دیکھ تو ان سے کو تاہی نہ کرنا۔ کیونکہ یہ نہایت بلند درجہ پر ہیں۔ گو فرو ماید لوگ ان کو ناکس خیال کیاکریں۔"

عبدالله بن مسعود بن الله كا قول ب كه:

"ایک برعت کے وقت جو اسلام میں اپنا پاؤں نکالے۔ اللہ کا ایک ولی ہوتا ہے جو اسلام سے اسے دور کرتا اور اس کی علامات میں گفتگو کرتا ہے۔ پس تم ان مواطن کی حضوری کو غنیمت سمجھو اور اللہ پر بھروسہ رکھو اور اس بارے میں تم کو نبی اگرم مالیہ کا وہ ارشاد کافی ہے جو علی کرم اللہ وجہ کو فرمایا تھا۔ نیز معاذ بنائی کو کہ اگر اللہ تعالیٰ تیری وجہ سے ایک آدمی کو بھی ہدایت کر دے تو یہ بات تیرے کے شتران سرخ سے بہتر ہے۔"

نيز نبي ما فيها كايد ارشاد كه:

"جس شخص نے میری سنت سے آئی شے زندہ کی۔ میں اور وہ جنت میں اس طرح پر ہوں گے اور اپنی دو الگلیوں کو ملاکیہ " مند ش

نیزیه ارشاد که:

"جس شخص نے کسی کو ہدایت کی طرف بلایا اور اس نے پیروی کی تو اس کو تواب ہو گا۔ اس شخص کے موافق جو اس پر عمل کرتا رہے گا۔ یوم قیامت تک۔"

د کیھو بیہ فضل عظیم اور لذت جسیم عامل اپنے عمل سے کماں پاسکتا ہے یہ تو اس کا فضل ہے۔ جے چاہے اسے دے۔

غرض جو شخص رسول الله سائیلا کی طرف لوگوں کو تبلیغ کر تا ہے اور جے الله تعالیٰ فی حمد و شاء فی اس مقام پر کھڑا کر دیا ہے اے لازم ہے کہ اپنے کلام کو الله تعالیٰ کی حمد و شاء کے اور تبجید کے ساتھ کھولے ' وحدانیت کا اعتراف کرے اور اس کے جو حقوق بندوں پر بیں انہیں بیان کر دے۔ پھر رسول الله سائیلا پر درود پڑھے اور نبی سائیلا کی درود پڑھے اور نبی سائیلا کی درود پر کے۔ تبجید و شاء کرے اور ختم بھی نبی سائیلا کی درود پر کرے۔

ابوموی مدینی کہتے ہیں کہ اساد حدیث میں بقیہ سے جرجس روایت کرتا ہے ان کا نام بزید بن عبداللہ ہے جرجس اس لیے مشہور ہو گیا کہ حمص میں کنیہ جرجس کے متصل رہا کرتا تھا۔ جرجس کے سوا اور بھی اس حدیث کو بقیہ سے روایت کرتے

مقامات درود خوانی میں سے ایک مقام صدور گناہ کے بعد ہے۔ جب اس کے کفارہ کا ارادہ ہو۔ ابن ابی عاصم نے کتاب الصافوة میں

مقام : 24

بروایت انس مناشد بیان کیا که:

" فنی اکرم ملٹی کیا نے فرمایا تم مجھ پر دروہ پڑھا کرو۔ کیونکہ تمہارے لیے کفارہ ہے۔ جو مجھ پر درود پڑھتا ہے' اللہ تعالی اس پر ہی رحمتیں بھیجتا ہے۔ " اس کتاب میں ابو کائل بڑاٹھ سے حدیث ہے۔ رسول اللہ اٹھیلے نے فرمایا:

"اے ابو کائل! جو مجھ پر ہرایک دن میں تین دفعہ اور ہر کی رات میں تین دفعہ میری محبت اور شوق سے درود پڑھتا ہے اللہ پر حق ہے کہ اس دن اور رات کے اس کے گناہ بخش دے۔"

چرابو ہریرہ بنات سے روایت کی کہ نبی اکرم سی ایا نے فرمایا:

دهتم مجھ پر درود پڑھا کرو۔ کیونکہ درود تہمارے لیے زکوۃ (تھرائی اور پاکیزگی) سر "

ای حدیث کو ابن ابی شیبے نے اپنی سند سے بیان کیا ہے اور یہ حدیث بتلا رہی ہے کہ درود خوان کے حق میں درود زکوۃ ہے۔ زکوۃ نمو و برکت و طمارت کی ضامن ہوتی ہے اور پہلی حدیث میں درود کو کفارہ فرمایا ہے۔ یہ محو گناہان پر شامل ہے۔ پس

دونوں حدیثیں بتلا رہی ہیں کہ نبی النظام پر درود بڑھنے سے نفس کو رزا کل سے طمارت حاصل ہوتی ہے اور کمالات و فضائل میں نمو و کثرت عطا ہوتی ہے اور یمی دو شاخیں ہیں جن پر کمال نفس راجع ہو تا ہے۔ اس لیے صاف معلوم ہو گیا کہ نفس کو کمال بجر درود خوانی کے حاصل نہیں ہوتا۔ کیونگ درود نبی سی ال میں سے ہے اور کی علامت ہے کہ بندہ نبی ساتھیا کو دیگر تمام مخلوق پر اولیت دیتا

اوقات درود میں سے ایک وقت تنگی و حاجت ہونے بر۔ یا ان کے مقام: 25 خوف وقوع پر ہے۔ ابونعیم نے جابر بن سمرة السوائی عن ابیہ ہے

روایت کی ہے کہ:

"جم نبی اکرم طبی کے پاس تھے۔ ایک آدی آیا اور عرض کی یا رسول اللہ! الله کے نزدیک سب افعال ہے قریب ترکیا ہے۔ فرمایا "راست گفتاری اور ادائے امانت۔ " میں نے عرض کی اور سول الله (التی الله) کچھ اور فرمائے فرمایا وصلوٰۃ لیل اور صوم ھوا جر <sup>©</sup> میں ﷺ جا مض کیایا رسول اللہ (ملتیﷺ) کچھ اور فرمائي۔ فرمایا "جو شخص سی قوم کی امام کرائے وہ ملکی نماز بڑھائے۔ کیونکہ جماعت میں بوڑھے' بیار' کمزور اور ضرورتاں والے لوگ ہوتے

مقام : 26 مقامات ورود میں سے ایک مقام نکاح کا خطبہ ہے۔ اسمعیل بن انی زیاد نے سند کے ساتھ ابن عباس ٹھافٹا سے ((انَّ اللَّهَ وَ مَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِينَ) كَي تَفْسِرِيهِ كَي بِ كَم الله تعالَى الله نبُّ كَي ثناء ومغفرت فرماتا اور فرشتوں کو نبی اکرم ملی ایم کے لیے استغفار مانگنے کا تھم دیتا ہے۔ (ایا آیا الَّذِینَ اَمَنُوا صَلَّوْا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوْا تَسْلِيْهِماً)، مومنين كو بھي لازم ہے كه نبي مان ليا كي ثناء نمازوں اور مىجدول مين نيز ديگر مقامات ير اور خطبه نكاح مين كياكرين- بھوليس نهين.

ن رات کی نماز اور ناغه وال کر روزه رکھنا۔

مقام : 27 مقامات درود میں سے ایک مقام چھنگنے کا وقت ہے۔ طبرانی نے نافع سے روایت کی ہے کہ:

" میں نے ابن عمر بھی اللہ کو دیکھا۔ ان کے پہلو میں ایک شخص نے چھینکا اور کہا ((أَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ)) ابن عمر بن رَشَد ن كما يون تو مين بهي كتنا بول - ((ألسَّلاَمُ عَلَى رَسُول اللَّهِ) ليكن عمل يون سين - بهم كو تو رسول الله طَيْرِيم نے مي حكم ويا ہے كه جب چھينك آئ تو اَلْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالِ کهاکرس-"

طبرانی نے کہا کہ اس روایت کو جو سل بن صالح انظاکی ولید سے روایت کر تا ے سے اس روایت میں مفرد ہے اور ولید جو سعید بن عبدالعزیز سے روایت کرتا ہے۔ سواس کے من إور كى نے معيد سے بيد روايت نميں كى۔ ترفدى نے اى روایت کو این سند کے اوائی نافع سے روایت کیا ہے اور کما ہے کہ یہ حدیث غریب ہے ہم اس کو نہیں جانتے۔ بجز 🖓 ن ربیع کے طریق کے۔

ابومویٰ مدینی کہتے ہیں کہ بروایٹ افغ ابن عمر بھاتھا ہے اس کے خلاف بھی روایت کی گئی ہے۔ ابواسحاق نافع سے روایت ہتے ہیں کہ:

"ایک شخص کو ابن عمر می تر کے پاس چھینک ایک عمرنے فرمایا تونے بنل کیا۔ کیوں نمیں تونے الحمدللہ کے ساتھ نبی اکرم اللہ پر درود براها۔"

لیں اس طرف بھی ایک جماعت گئی ہے۔ جن میں ابوموی مذینی وغیرہ ہیں۔ اور دو سرول نے اس مسکلہ میں ان سے نزاع کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ چھینک کے وقت صرف حمد ہی مشروع فرمائی ہے۔ درود اگر چہ اللہ تعالیٰ کو نہایت محبوب ہے اور افضل اعمال سے بھی ہے۔ تاہم ہر ایک ذکر کے لیے ایک مقام مخصوص ہو تا ہے۔ جہاں اس کی جگہ دو سما ذکر نہیں لے سکتا۔ یمی وجہ ہے کیہ درود رکوع و بجود اور قومہ میں مشروع نہیں۔ بلکہ صرف تشہد اخیر میں ہے۔ اس کے بعدیہ ایک حدیث بھی روایت كرتے ہيں كه:

"نى اكرم طَيِّكِمْ نِ فرمايا كه ميرا ذكر نتين جله نه كرو طعام ير بهم الله يزهة ہوئے' ذرج اور چھینک کے وقت۔"

ليكن بيه حديث صحيح نهيں۔ اس ميں تين علل ہن:

سلیمان بن عیسیٰ جو عبدالرحیم بن زید عمی ہے روایت کر تا ہے۔ وہ اپنی روایت میں منفرد ہے۔

عبدالرحيم بھي ضعيف ہے۔

③ اس مدیث میں انقطاع ہے۔

اس کے بعد ہیمقی کہتے ہیں کہ ابواسحاق عن نافع کی روایت جے فقیہ ابوطاہر 🔟 روایت کیا ہے۔ چھینک کے وقت درود پڑھنے کے بارہ میں لکھی جا چکی ہے۔

مقام : 28 | وضو کے فارغ ہو کر درود پڑھنا بھی مقامات درود خوانی میں ہے ہے۔ ابوالشیخ کے اپنی کتاب میں سند کے ساتھ ابووائل ہے

حفرت عبدالله كي حديث روايت كي

"رسول الله ملتي الله عن فرمايا كه جب عن سي كوكي وضو سے فارغ ہو تو ((اَشْهَدُ اَنْ لَا اِللَّهُ اللَّهُ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبْقُ مِ رَسُولُهُ)، يرْصح ـ كِراس کے بعد مجھ پر درود۔ جب ایسا کیا تو اس کے لیے دروان کے رحمت کھولے

یہ حدیث مشہور ہے اور اس کے طرق عمر بن خطاب عقبہ بن عام ، ثوبان اور روایت میں ہے۔ ابن الی عاصم نے اپنی کتاب میں مرفوعاً بیان کیا ہے کہ:

"جو هخص نبی اکرم ملتی ایر درود نهیں پڑھتا اس کاوضور صحیح نهیں۔"

اس روایت میں عبدالمہیمن جو راوی ہے۔ اس سے حجت نہیں پکڑی جاتی ہے۔

مقام : 29 گھر میں داخل ہوتے وقت درود پڑھنا بھی مقامات درود خوانی میں ے ہے۔ اس کو حافظ ابومو کی مدنی نے بیان کیا ہے اور اس بارے

میں ابوصالح کی روایت ہے سند کے ساتھ سمل بن سعد بڑاٹھ سے روایت کی گئی ہے

"ایک شخص رسول الله سلی ایم که مت میں آیا اور فقر و تنگدی کی شکایت کی رسول الله سلی ایم که میل کا شکایت کی رسول الله سلی ایم که میل و الله میل کوئی ہویا نه ہو۔ پھر مجھ پر سلام پڑھ۔ پھر ایک دفعہ ﴿ فَلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدُ ﴾ پڑھ۔

اس شخص نے ایسا ہی کیا۔ اللہ تعالیٰ نے اس پر رزق کی ریل پیل کر دی۔ یمال تک کہ وہ ہمسائیوں اور قرابتیوں کو بھی دینے لگا۔

جس مقام پر ذکر اللی کے لیے جمع ہو کر بیٹھیں' وہاں درود پڑھتا بھی مقامات درود خوانی میں سے ہے کہ:

مقام : 30

اس حدیث کی اصل صحیح مسلم میں ہے۔

مقام : 31 جب کوئی شخص کسی چیز کو بھول جائے اور پر کرنا چاہے تو اس وقت درود پڑھنا بھی مقامات درود خوانی میں سے ہے۔ اس کو ابومویٰ

مدین نے ذکر کیا ہے۔ اس بارے میں محد بن عباب المروزی کے طریق سے انس بن اللہ باللہ کا کہ اس کا اللہ اللہ کا اللہ اللہ کا اللہ ک

"جب تم کمی چیز کو بھول جاؤ تو مجھ پر درود پڑھو۔ ان شاء اللہ وہ یاد آ جائے گی۔"

حافظ مویٰ کہتے ہیں کہ اس حدیث کو کتاب الحفظ والنسیان میں ہم نے دو سرے طریق سے روایت کیا ہے۔

احتیاج کے وقت درود پڑھنا بھی مقامات درود خوانی میں سے ہے۔ احمد بن مویٰ نے سند کے ساتھ جابر بن عبداللہ جائلتہ ہے روایت

مقام : 32

کی ہے۔ رسول الله طلق کیم نے فرمایا کہ:

"جو شخص صبح کی نماز کے بعد کلام کرنے سے پہلے سو بار درود پڑھے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کی سو حاجتیں پوری کرے گا۔ جن میں سے ۳۰ دنیوی اور ۵۰ اخروی ہول گی اور مغرب کی نماز میں بھی ای طرح ہے۔"

لوگوں نے پوچھا کہ یا رسول اللہ! آپ پر درود کی کیفیت کیا ہے؟ فرمایا: ﴿إِنَّ اللّٰهُ وَ مَلْیَکَتِهِ یُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِی یَا یُّھُا الَّذِیْنَ اَمَنُوْا صَلُّوْا عَلَیْهِ وَ سَلِّمُوْا تَسْلِیْمًا. اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَیْهِ﴾ (•١٠ وفعہ)

ابراہیم بن جنیدنے سنگ ساتھ ابن معود باللہ سے روایت کی ہے کہ:

"جب تو الله تعالی ہے کہ جاجت کا سوال کرے تو پہلے الله عزوجل کی حمدوثاء و مدح اس کی شان کے بھر نیا اگر م التھیا پر درود' پھر دعار حاجت۔ یہ طریق حاجت یورا ہونے کے لیے بہت ٹھیک ہے۔"

طبرانی نے عبداللہ بن ابی اوفی بھاتھ سے روایت کی ہے کہ ایک دن رسول اللہ ملٹھا ہے۔ جارے پاس تشریف لائے اور فرمایا:

"جس کو اللہ عزوجل سے کچھ حاجت ہواسے چاہیے کہ جوار کر وضو کرے اور دو رکعتیں پڑھے۔ اللہ عزوجل کی ثناء اور نبی آکرم طرفید کے درود کے اور دو رکعتیں پڑھے۔ اللہ عزوجل کی ثناء اور نبی آکرم طرفید کئے درود کے

اللّه إِلّه إِلاّ اللهُ الْحَلِيْمُ الْحَرِيْمُ لِلهِ اللهَ إِلاَّ اللهُ سُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ اَسْأَلْكَ رَبِ الْعَالَمِيْنَ اَسْأَلْكَ مُوْجِبَاتِ رَحْمَتِكَ وَعَزَائِمَ مَغْفِرَتِكَ وَالْغَنِيْمَةَ مِنْ كُلِّ بِرِّ وَالْغَنِيْمَةَ مِنْ كُلِّ بِرِّ وَالْغَنِيْمَةَ مِنْ كُلِّ بِرِّ وَالسَّلَامَةَ مِنْ كُلِّ بَدِّ وَالسَّلَامَةَ مِنْ كُلِّ بَدَعْ وَالسَّلَامَةَ مِنْ كُلِّ تَدَعْ فِي هَمَّا إِلاَّ فَرَجْتَهُ وَلاِ تَدَعْ لِيْ هَمَّا إِلاَّ فَرَجْتَهُ وَلاِ تَدَعْ لِيْ ذَنْبًا إِلاَّ غَفَرْتَهُ وَلا حَاجَةً لَكَ فِيْهَا رِضًا إِلاَّ قَضَيْتَهَا يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ» وَلاَ حَاجَةً لَكَ فِيْهَا رِضًا إِلاَّ قَضَيْتَهَا يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ»

حافظ ابن مندہ نے سند کے ساتھ جابر بھٹھ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ طاق ہے ہے اللہ تعالی اس کی مائید میں اللہ تعالی اس کی سو حاجتیں پوری کرتا ہے۔ اللہ تعالی اس کی سو حاجتیں پوری کرتا ہے۔ ستر آخرت کی اور تمیں دنیا کی۔"

مقام : 33 درود خوانی کے او قات میں سے ایک وقت وہ ہے جب کان بولئے گئیں۔ اس کو ابومویٰ وغیرہ نے بیان کیا ہے۔ ابن ابی عاصم نے سنتھ حدیث کو روایت کیا ہے کہ:

"جب كى كاكان بولنے لكے تو وہ مجھ پر درود پڑھے اور كے ((ذَكَرَ اللَّهُ بِخَيْرٍ مَنْ ذَكَرَنِيْ))

معمر نے بھی ہی کو روایت کیا ہے۔ مگراس کی روایت میں عبداللہ نہیں لینی پہلی روایت میں عبداللہ نہیں لینی پہلی روایت میں ابورافع کینے بھائی عبداللہ سے روایت کرتا تھا اور وہ اپنے باپ سے اور روایت میں ابورافع خوہ ہے باپ سے روایت کرتا ہے۔ ایک اور روایت میں ذکر اللّٰهُ مَنْ ذَکرَ نِیْ بِحَیْر ہے۔

مقام : 34 مقامات درود خوانی میں ہے ایک مقام فرض نمازوں کے بعد ہے اور اس بارے میں ججز اس کابیت کے جے ابومویٰ مدینی نے

عبدالغی بن سعید کے طریق سے سند کے ساتھ ابو بھی بن عمر سے روایت کی ہے اور کوئی اثر و خبر نہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ میں ابو بکر بن مجاہد کے پہر جیفا تھا۔ شبلی آئے ابو بکر کھڑے ہو گئے۔ معانقہ کیا اور پیشانی پر بوسہ دیا۔ میں نے کہا:

"اے میرے سردار آپ شبلی کے ساتھ یہ سلوک کرتے ہیں۔ حالانکہ آپ اور تمام بغداد کے باشندے خیال کرتے ہیں کہ وہ دیوانہ ہے۔ کہا ہیں نے اس کے ساتھ وہ کیاجو نبی اکرم سلی کے کرتے دیکھا ہے۔ میں نے رسول اللہ اللہ اللہ کے خواب میں دیکھا کہ شبلی سامنے آئے۔ آپ گھڑے ہو گئے اور اس کی پیشانی پر بوسہ دیا۔ میں نے عرض کی یا رسول اللہ! آپ شبلی کے ساتھ ایسی عنایت فرماتے ہیں۔ فرمایا "یہ نماز کے بعد «القَدْ جَاءَ کُمْ رَسُولٌ مِنْ اَنْ مِنْ اَنْ مِنْ اِرْدَود جھے پر پڑھتا ہے۔"

دو سری روایت میں یہ ہے کہ:

''اس نے کوئی فرض نماز نہیں پڑھی لیکن اس کے آخر میں ((لَقَدْ جَاءَ کُمْ رَسُولٌ مِّنْ ٱلْفُسِکُمْ)) آخر تک پڑھا اور تین دفعہ ((صَلَّی اللَّهُ عَلَیْكَ یَا مُحَمَّد) (صَلی اللَّه وسلم) پڑھا۔''

ابو بکر محمد بن عمر کہتے ہیں کہ پھر میں شبلی کے پاس گیا اور پوچھا کہ نماز کے بعد کیا ذکر کرتے ہو تو انہوں نے ایساہی بیان کیا۔

مقامات درود خوانی میں سے ایک ذریح کا وقت ہے اور اس مسئلہ میں اختلاف ہے اور امام شافعی رائٹیہ اس کو مستحب کہتے ہیں۔ ان کی

تقريب م

'کہ ذیجہ پر ہم اللہ کھنا کافی ہے اور اگر اس پر کوئی شخص اللہ تعالیٰ کے ذکر کو زیادہ کرلے تو بہتر ہے اور کی میں سمجھتا۔ اگر ہم اللہ کے ساتھ صلی اللہ علی رسول اللہ بھی کہ کہ اللہ یک بلکہ میں اسے پند کر تا ہوں اور کہتا ہوں کہ ہرایک حال میں نبی سی کی برود کی کثرت کی جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ذکر درود کے ساتھ اللہ پر ایمان لا کے براس کی عبادت میں داخل ہے اور ان شاء اللہ تعالیٰ جو درود اس موقعہ پر پڑھی ہے اس کو اجر ملے گا۔ بیشک عبدالرحمٰن جو پیچھے سے پنچے تو دیکھا کے نبی سی کھر آپ نے سر اٹھایا۔ بیس سے کہتے ہیں' میں ٹھر گیا۔ بہت ویر ہو گئی۔ پھر آپ نے سر اٹھایا۔ عبدالرحمٰن نے کہا' میں تو ڈر گیا تھا کہ کمیں اللہ تعالیٰ نے آپ کی روح تجدہ میں بی قبض کرلی ہو۔ فرمایا' عبدالرحمٰن جب تو نے مجھے دیکھا ہے اس وقت میں بی قبض کرلی ہو۔ فرمایا' عبدالرحمٰن جب تو نے مجھے دیکھا ہے اس وقت میں بی قبض کرلی ہو۔ فرمایا' عبدالرحمٰن جب تو نے مجھے دیکھا ہے اس وقت میں بی قبض کرلی ہو۔ فرمایا' عبدالرحمٰن جب تو نے مجھے دیکھا ہے اس وقت بیس بی قبض کرلی ہو۔ فرمایا ہے ''جو مجھ پر درود بھول گیا۔ وہ جنت جھوڑ لیور رسول اللہ سی بی نے فرمایا ہے ''جو مجھ پر درود بھول گیا۔ وہ جنت جھوڑ میں درود بھول گیا۔ وہ جنت جھوڑ

غرض امام شافعی رطیقیہ نے اس مقام پر کلام کے اسباب و علل پیش کئے ہیں اور ر میں

دوسرے لوگوں نے ان کے ساتھ اس مسلد میں اختلاف کیا ہے۔ ان میں سے امام ابو حنیفہ رطیعی کے اصحاب ہیں۔ وہ اس وقت درود پڑھنے کو مکروہ سمجھتے ہیں جیسا کہ صاحب محیط نے ذکر کیا ہے اور وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ اس میں اھلال © تغیر اللہ کا ابهام یایا جاتا ہے۔ امام احمد رطیعی کے اصحاب مختلف ہیں۔

قاضی اور اس کے اصحاب تو کروہ کہتے ہیں اور ابوالخطاب نے اس کی کراہت کو برئے ضروری مسائل میں بیان کیا ہے اور ابن شاقلانے مثل امام شافعی برئٹے متحب کہا ہے۔ جو لوگ مکروہ کہتے ہیں وہ کتے ہیں کہ معاذ بن جبل بڑاٹھ نے نبی سائیلیا ہے روایت کی ہے کہ دو مقامات میں میرا حصہ نہیں۔ چھینک اور ذرج کی بھر سلیمان بن عیسیٰ کی حدیث ہے جمت بکرتے ہیں۔ جس پر بحث کامی گئی ہے کہ یہ ثابت نہیں۔ عیسیٰ کی حدیث ہے جہت بکرتے ہیں۔ جس پر بحث کامی گئی ہے کہ یہ ثابت نہیں۔ مقام : مقام : مقام تشد آخر کے سوا قرآت نماز کے اندر وہ مقام : مقام اللہ وَ مبارک آئے یا آیت ﴿ إِنَّ اللّٰهُ وَ

ملیکتہ یُصلُّونَ علَی النَّتِی ﴾ پڑھی ہے۔ اس کو ہمارے اصحاب (منبلیہ) وغیرہم نے ذکر کیا ہے کہ جب قرآت میں نبی اکرم ہے کے مبارک نام تک انسان پنچے تو ٹھسر جائے اور درود پڑھے۔ اسلیل بن اسحاق کے سند کے ساتھ حسن بصری بڑاتھ سے روایت کیا ہے کہ:

"جب نی اکرم سائیل پر صلوة کا حکم ملے (یعنی آیت یا الله الله این احتفا صلّفوا صلّفوا علیه پر قاری پنچی) تو چاہیے کہ ٹھر جائے اور نوافل میں نبی سائیل پر درود براھ کر آگے چلے۔"

امام احمد رطیقہ نے اس پر نص کر دیا ہے کہ جب نماز پڑھنے والا الی آیت پر پہنچ جس میں نبی اکرم طبی کا ذکر ہو' اگر وہ نماز نوا فل میں ہے تو نبی اکرم طبی پر ضرور درود پڑھے۔

ن فیرے نام ذیجہ پر بکارنا۔ ذیجہ کو غیراللہ کے لیے ذرج کرنا۔

م: 37 مقامات درود خوانی میں ہے ایک مقام میہ ہے کہ اگر کسی کے پاس ال نہ ہو تو وہ صدقہ کی بدل درود شریف بڑے۔ ننگ دست ہے یہ

درود پڑھنا عوض صدقہ کے کفایت کرے گا۔ ابن وہب نے سند کے ساتھ ابو سعید بھڑھ سے روایت کی ہے کہ:

"رسول الله ملی الله ملی این معرف کے پاس صدقه نه ہو وہ اپنی دعار میں مراهے:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ وَصَلِّ عَلَى الْمُولِكَ وَصَلِّ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ»

يى اس كے ليے زكوۃ ہے۔"

مقام : 38 سوٹے وقت درود شریف پڑھنا بھی او قات درود خوانی میں ہے ہے۔ ابوالنج نے سند کے ساتھ ابو قرصافہ جائٹھ سے روایت کی ہے۔

کہ میں نے رسول الله طاق کیا ہے سی کہ: "جو شخص بستر پر لیٹ کر ((تَبَادَكَ الَّذِی بیدہِ الْمُلْكُ)) پڑھے اور پھر کے:

«اَللَّهُمَّ رَبَّ الْحِلِّ وَالْحَرَامِ وَرَبُّ الْلِلَى الْحَرَامِ وَرَبَّ الرُّكْنِ وَالْمَقَامِ وَرَبَّ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ بِحَقِّ كُلُّ آَيُّ انْزَلْتَهَا فِيْ شَهْرِ رَمَضَانً بَلِّغْ رُوْحَ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَشَلَّمَ مِنِّيْ تَحَيَّةً وَسَلْمًا»

"یا الله! مالک حلال و حرام کے اور مالک شهر حرمت دالے اور مالک رکن اور مقام کے اور مالک مشعر الحرام کے بحق آیات قرآن مجید جن کو تو نے ماہ رمضان میں اتارا۔ روح مبارک محمد ملتی کیلم پر میری جانب سے تحیت اور سلام جھیجے."

چار دفعہ اس کو پڑھے تو اللہ تعالیٰ دو فرشتوں کو مقرر فرماتا ہے جو محمد طائھیا کی ضدمت میں آتے ہیں اور کہتے ہیں یا محمد! فلان ابن فلان آپ کو ﴿السَّلَامُ وَ وَحَمْدُ اللّٰهِ﴾ وَ حَمْدُ اللّٰهِ﴾ وَحَمْدُ اللّٰهِ﴾ عرض کرتا ہے۔ رسول الله طائعیا فرماتے ہیں: ﴿وَعَلَى فَلاَن مِنْنَى

السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ» . " السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ» . "

عافظ ابوموی کتے ہیں کہ اساد میں جو محمد بن نشر راوی کا نام ہے۔ یہ نشر فتح نون کے ساتھ ہے۔ میں کہتا ہوں کہ ابو قرصافہ کا ذکر ابن عبدالبرنے کتاب الصحابہ میں کیا ہے۔ ان کا نام جندرہ ہے۔ بنی کنانہ میں سے فلسطین میں آباد ہوئے تھے اور کہتے ہیں کہ تمامہ میں رہتے تھے اور محمد بن نشرمدنی ہے اور ازدی نے اس کو متروک الحدیث

اور مجہول کہا ہے۔ اور میں کہتا ہوں کہ علت حدیث بیہ ہے کہ بیہ مشہور امام ابو جعفر

ماقر طاللہ کا قول ہے اور یمی زیادہ مناسب ہے۔ واللہ اعلم۔ ا میں کا ایک کارہ خین سال کی مقتر میں دور

مقام : 39 جرایک کلام فیرذی بال کے وقت درود پر هنا بھی مقامات درور خوانی مقام : 39 میں سے ہے۔ یعنی پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء سے پھر رسول اللہ

ساتھا پر درود سے اجراء کرے اور اس کے بعد اپنا کلام ذکر کرے۔ حمد سے ابتداء کرنے کے بارے میں تو مشارا ہام احمد اور سنن ابی داؤد میں حدیث ابو ہریرہ بڑاتھ ہے

نی اکرم طاق ایم نے فرمایا ہے:

"ہرایک کلام جس کی ابتداء حمد اللہ سنیں وہ بنی بریدہ ہے" اور نبی اگرم ملتی ہے درود کے بارے میں ابوموی کی نے سند کے ساتھ حدیث ابو ہریرہ بٹالٹر روایت کی ہے کہ نبی اگرم سٹی ہے فیا "کہ جس کی ابتداء اللہ تعالیٰ کے ذکر اور میرے درود کے ساتھ نہیں وہ تھی اقطع اور ہرایک برکت سے خالی ہے۔"

مقام : 40 نماز عید کے درمیان میں درود پڑھنا بھی مقامات درود خوانی میں مقام : 40 کے میں علی مقامات درود خوانی میں مقام : 40 کے جدو ثناء کی جدو ثناء کی جدو ثناء کی جائے اور نبی اگرم سلی ہے پر درود پڑھا جائے۔ اسمعیل بن اسحاق نے سند کے ساتھ

علقمه رطفي سے روایت کی ہے کہ:

"ولید بن عقبہ عید ہے ایک روز پہلے ابن مسعود و دیفیہ ابوموی شکھا کے پاس آیا۔ کہ عید قریب آگئی ہے۔ ابن پاس آیا۔ کہ عید قریب آگئی ہے ابن مسعود بھاتھ نے فرمایا نماز کو یوں شروع کر کہ پہلے تو تکبیر کہد۔ جس سے نماز

شروع کی جاتی ہے۔ پھراللہ کی حمد اور نبی طبیعیا پر درود پڑھ اور دعار۔ پھر تحبیر کمہ اور ایسا ہی کر۔ پھر قرأت پڑھ اور تکبیر کمہ کر رکوع کر۔ پھر قرأت پڑھ اور تحبیر کمہ کر رکوع کر۔ پھر (جب دو سری رکعت کے لیے) کھڑا ہو تو قرأت پڑھ اور حمد رب اور صلوۃ برنبی طبیعیا پڑھ اور دعار۔ پھر تکبیر کمہ اور ایسا ہی کر۔ پھر رکوع کر۔ حذیفہ اور ابو موی پڑھ اور کے کہ ابو عبدالرحمٰن نے ٹھیک بیان کیا۔ "

واضح ہو کہ اس حدیث میں ہر دو قرأت میں موالات (اتحاد عمل) ہے۔ جو امام الوصنیفہ رائید کا ندہب ہے اور ایک روایت امام احمد رائید کی بھی اور اس میں عید کی تکبیرات زائدہ تین تین ہیں جو امام الوصنیفہ رائید کا ندہب ہے اور اس میں تکبیرات کے اندر حمد و صلوة کرنے کا ذکر ہے جو امام شافعی اور امام احمد رائیدیا کا ندہب ہے۔ پس امام الوصنیفہ نے تو اس جویث کو عدد تکبیرات اور ہر دو تکبیرات میں موالات کے لیے کیا ہے اور امام احمد و شامی نے تکبیرات میں ذکر کے مستحب ہونے کے بارے میں۔ اور واضح رہے کہ امام الوصنیف و امام مالک مستحب سمجھتے ہیں کہ صرف بارے میں۔ اور واضح رہے کہ امام الوصنیف و امام مالک مستحب سمجھتے ہیں کہ صرف بیرات بغیر کی جائیں اور امام مالک مستحب سمجھتے ہیں کہ صرف بیرات بغیر کی ذکر بین تکبیرات میں۔ واللہ سمجانہ اعلم



# باب پنجم

# ان فوا کد اور شمرات کابیان جو نبی طاق کیا پر درود ریٹھنے سے حاصل ہوتے ہیں

- الله تبارك و تعالی كی فرمانبرداری اور تغیل حكم .
- الله عزوجل کے جاتھ درود میں موافقت۔ گونوعیت میں ہماری صلوٰۃ اور الله تعالیٰ کی صلوٰۃ مختلف میں۔ کیونکہ ہماری صلوٰۃ نو دعا۔ اور سوال ہے اور الله تعالیٰ کی صلوٰۃ ثناء و شرف کا بیان ہے۔
  - ورود خوانی میں فرشتوں کے ساتھ موانتے۔
  - 🕡 ایک دفعہ درود پڑھنے والے کو اللہ تعالی کی نہدے وس رحموں کالمنا۔
    - 🔊 ایک دفعہ کے درود پر دس درجات کابلند کیا جانا۔
    - 🕥 ایک بار درود شریف پڑھنے سے دس نیکیوں کا لکھا جانا کی
    - ایک درود کے بڑھنے سے دس گناہوں (بدیوں) کا محو کر دیا جانا۔
- جب درود دعار سے اول ہو تو اس دعار کی قبولیت کی امید ہونا۔ کیونکہ درود شریف دعار کورب العالمین تک لے جاتا ہے اور بلا درود کے زمین و آسان کے درمیان ہی دعار روک کی جاتی ہے۔
- - ورود شریف گناہوں کی مغفرت کا باعث ہے۔

- درود شریف بندہ کے رہے وغم میں اللہ تعالیٰ کے کفایت کرنے کاسب ہے۔
- قیامت کے دن رسول اللہ ماٹھا کے قریب تر ہونے کا سبب ہے (ابن مسعود بناتله کی حدیث لکھی جا چکی ہے)
  - تنگ دست کے لیے درود قائم مقام صدقہ ہے۔
    - قضاء حاجات كاوسليه ب. (11)
- اللہ تعالیٰ کی رحمت اور فرشتوں کی دعائے رحمت کے حاصل کرنے کا سب
  - درود خوال کے لیے درود زکوۃ وطمارت ہے۔
- موت سے سلے بندہ کو بشارت جنت مل جانے کا سب ہے۔ اس کا ذکر حافظ ابومویٰ نے انی گناپ میں کیااور ایک حدیث بھی اس بارے میں لکھی ہے۔
- قیامت کی مولناکیوں عین جات کا سبب (ابوموی نے ذکر کیا اور حدیث لکھی
  - رسول الله مالية مود صلوة وسلام يراهي الله كوجواب دية بين
    - بھولی ہوئی شے درود سے یاد آ جاتی ہے۔
- بھولی ہوئی شے درود سے یاد آ جائی ہے۔
   مجلس درود سے پاکیزہ ہو جاتی ہے اور قیامت کے دی وہ نشست اہل مجلس کے ليے حسرت نہيں بنتی۔
  - درود شریف سے فقرو تنگ دستی جاتی رہتی ہے۔
  - درود شریف بڑھنے کے طفیل بخیلی کی عادت بندہ سے دور ہو جاتی ہے۔
- ورود برصنے سے رسول اللہ طرف کی بد دعار رغم الف سے بندہ محفوظ موجاتا
- درود شریف درود خوال کو جنت کے رائے پر چلاتا ہے اور جو درود کو ترک كرتا ي ي وه راه بهشت جهور بينا ي -
- مجلس کی سزاند سے نجات دیتا ہے۔ کیونکہ جس مجلس میں ذکر اللی اور ذکر رسول نه ہو' اور باری تعالی کی حمد و ثناء اور محمد مصطفیٰ التھیم پر درود نه ہو وہ

سراند سے پاک نہیں ہوتی۔

- جو کلام حمد الله و صلوة بر مصطفیٰ (التیلیم) سے شروع ہو' درود اس کے مکمل
   ہونے کاسب ہے۔
- پل صراط پر بندہ کے لیے بے پناہ نور کا سبب درود شریف ہے (ابوموی نے صدیث بیان کی)
  - 👩 درود پڑھنے سے بندہ جفاء (بررسول) سے نکل جاتا ہے۔
- ردود شریف درود خواں کی نثاء حسن اہل زمین و آسان کے اندر باقی رہنے کا سبب ہے۔ کیونکہ درود خواں کا سوال میہ ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسول ساتھیں کی نثاء و اکرام اور شرف زیادہ فرمائے چو نکہ جزا جنس عمل ہے دی جاتی ہے۔

  اس لیے ضرور کی ہے کہ ای نوع کی جزاء اس کو بھی ملے۔
- ورود خوال کی ذات خاص اور عمل و عمرو دیگر اسباب مصالح میں برکت کا باعث ہے۔ کیونکہ درود خوال کی دیا ہے۔ کہ اللہ تعالی اپنے رسول اور ان کی آل پر برکت فرمائے۔ مید دعار بسرحال معتجاب ہے اور جنس کے موافق جزا دی جاتی ہے۔
- درود الله تعالیٰ کی رحمت پانے کا ذریعہ ہے۔ کیک یا تو رحمت ترجمہ ہے صلوٰۃ کا جیسے بعض کا قول ہے۔ یا رحمت صلوٰۃ کے لوازم و کی ہیں ہے ہے (یمی قول صحیح ہے) بسرحال اس سے رحمت الہید درود خواں پر نازل ہوتی ہے۔
- درود سبب ہے رسول اللہ طاق کیا کی محبت کے دوام واضافے اور افزونی کا اور سید صفت مراتب ایمان میں سے ایک مرتبہ ہے جس کے بغیر ایمان کامل و اکمل منیں ہوتا۔ کیونکہ انسان جس قدر زیادہ محبوب کا ذکر کرے گا' محبوب اور اس کی خوبیوں کو یاد رکھے گا اور ان مضامین کو جو محبت بھڑکا دینے والے ہیں پیش نظر رکھے گا' اس قدر اس کی محبت بڑھے گی' اور شوق کامل ہو گا۔ حتیٰ کہ تمام دل پر چھا جائے گا۔ لیکن جب ذکر چھوڑ دے اور اس کے محامن کو دل میں جگہ ذل پر چھا جائے گا۔ لیکن جب ذکر چھوڑ دے اور اس کے محامن کو دل میں جگہ نہ دے تب محبت کم ہو جائے گی۔ یہ یاد رکھو کہ جس طرح آنکھ کی ٹھنڈک

دیدار پار ہے۔ ای طرح دل کی تسکین اس کی اور اس کے محان کی پاد ہے۔ جب یہ صفت دل میں جگہ پکڑ لیتی ہے تو زبان خود بخود مدح اور ثناء میں حاری 💿 ہو جاتی ہے اور محبوب کی تعریف و محلد برابر بیان کیا کرتی ہے اور اس صفت میں کمی و بیثی اصل محبت کی کمی بیثی کے موافق ہوا کرتی ہے۔ چنانچہ حسن و مشامدہ اس پر شاہد ہے اور شعراء نے اس بارے میں بہت کچھ لکھا ہے '' عَجِبْتُ لِمَنْ يَقُوالُ ذَكَراتُ حِبِّيْ

> وَهَـــلُ أَنْسٰى فَأَذْكُرُ مَنْ نَسِيْتُ حاناں کیا دلاتے ہو ہمیں جو نبیں بھولا ہے اس کی یاد کیا؟

شاعر گواس پر تعجب ظاہر کرتا ہے کہ محبوب کی یاد کوئی مخص اسے دلائے۔ وہ کہتا ہے کہ یاد دلانا تو نسیان کے بعد بھی ہے اور میمیل محبت کے بعد نسیان نہیں ہو سکتا۔ دو سرا شاعر کہتا ہے:

ا ج: أُرِيْدُ لاَنْسٰى ذِكْرَهَا فَكَانَهُمْ ﴿ لَيُلْمِي بِكُلِّ سَبِيْلِ تَمَثَّلَ بِيْ كَيْلِمِ بِكُلِّ سَبِيْلِ نهیں ممکن بھلا دوں یاد کیلیٰ کو آگر جاہوں کہ ہر کوچہ گلی میں اس کی ہی تصویر پھرتی ہے

اس شعرمیں شاعر ظاہر کرتا ہے کہ یار کی محبت نسیان کی مانع ہے۔

متني كتاب

يُرَادُ مِنَ الْقَـلْبِ نِسْيَانُكُمْ

وَتَأْبَى الطِّبَاعُ عَلَى النَّاقل بھول جاؤں بظاہر یار کے انداز سب یر طبیعت اس بناوث یر بھلا جمتی ہے کب

اس شعر میں شاعر ظاہر کر تا ہے کہ بار کی محبت اور یاد طبیعت بن گئی۔ اور داخل

قطرت ہو گئی ہے۔ اب آگر اس کے خلاف ارادہ بھی کریں تو طبیعت اوھر جانے سے
انکار کرے گی۔ ایک مشہور کہاوت ہے جس کو سے
جو چیز ہوتی ہے پیاری
ذکر رکھتا ہے۔ ای کا جاری

رسول الله حبیب الله محمد مصطفیٰ ملتی کی جناب اشرف و اعلیٰ تو وہ ہے کہ شعر ویل آپ کی آستان پر نمایت شایاں ہے '' ویل آپ کی آستان پر نمایت شایاں ہے ''

وَلَوْ شَقَّ عَنْ قَلْبِيْ فَرَى وَسُطَهُ اللَّهِ عَنْ قَلْبِي فَرَاى وَسُطَهُ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

ذِکْ رُكَ وَالتَّوْحِيْدُ فِي شَطْرِهِ پي كر دَكِي لے ميرے دل كو ذكر شي ہے اور الله كا نام ميں نے اس شي كے اندر دل كے دو كلائے كيے نصف خالق كے ليے بور نصف ہے تيرے ليے!

بے شک مومن کے دل کی یمی صفت جمہور اس میں اللہ اور رسول سٹی آج کا ذکر ایسا لکھا ہوا ہوتا ہے کہ محو و ازالہ ممکن نہیں۔ پھی ہم معلوم ہو گیا کہ کسی چیز کا بھرت ذکر اس کی دوام محبت کا باعث ہے اور عدم یاد آول زوال یا ضعف الفت کا سب

بب اور الله تعالی بندوں کی جانب سے نهایت محبت اور نهایت تعظیم کا مستحق ہے اور شرک جے اللہ تعالی بند بخشے گا۔ اس کی حقیقت بھی یمی ہے کہ غیر کو محبت و تعظیم میں باری تعالی نے حاتھ شریک بنایا جائے۔ لیعنی غیر کی محبت اور تعظیم اس قدر کی جائے جس قدر کہ خاص اللہ کریم کی محبت و تعظیم کرنی چاہئے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے:
﴿ وَمِرِ اَلنَّا سِ مَن یَدَّ خِدُ مِن دُونِ اللّٰهِ أَندَادًا یُمِیْوُنَهُمْ کَحُسُتِ
اللّٰهِ قَالَا نِینَ اَمَنُوا اَشَدُ حُبُا لِلَةً ﴾ (البقرة ۲/ ۱۵)

اللّهِ قَالَا نِينَ اَمَنُوا اَشَدُ حُبُا لِلَّةً ﴾ (البقرة ۲/ ۱۵)

در کچھ لوگ ایسے ہیں جو اللہ کے سوا دو سرول کو اس کا جمسر اور مدمقابل

بناتے میں اور ان کے ایسے گرویدہ میں 'جیسی اللہ کے ساتھ گرویدی ہونی چائے عالا نکہ ایمان رکھنے والے لوگ سب سے بڑھ کر اللہ کو محبوب رکھتے ہیں۔"

اس میں اللہ تعالیٰ نے بتلایا ہے کہ مشرک غیر اللہ ((ینڈ )) کے ساتھ وہی محبت رکھتا ہے۔ جو محبت اللہ تعالیٰ ہے رکھنی چاہئے اور بتلایا ہے کہ مومن کو اللہ تعالیٰ کی محبت ہرشے ہے افزوں اور برتر ہوتی ہے۔ دوزخ کے اندر گر کر دوزخی کمیں گے:

﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ (الشوراء ٢٦/ ٩٨٠)

"الله كى قتم! بهم صريح مثلات مين تھے۔ جب بهم تم كو رب العالمين كے برابر سجھتے تھے۔ برابر سجھتے تھے۔ برابر سجھتے تھے۔

اور یہ ظاہر ہے کہ مشرکتی کا اپنے معبودوں کو اللہ کے برابر سمجھنا محبت کیا ہت اور عبادت میں تھا۔ ورنہ اس بات کی تھی قائل نہیں کہ بت یا کوئی اور رب العالمین کے صفات و افعال میں اور زمین آنہان کی پیدائش میں بلکہ ان بت پر ستوں کی پیدائش میں بھی اللہ تعالی کے برابر ہیں۔

وجود بیر کارد غرض بیر برابری محبت و عبادت میں تصی یہ بھی زیادہ گراہ اور بد تر حال وہ لوگ ہیں جو ہر ایک شے کو وجود میں اللہ تعالیٰ کے بہر سجھتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کو ہر ایک موجودہ کا کامل ہو یا ناقص وجود بتلاتے ہیں۔ کیونکہ جب اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں پر ضلالت اور شقاوت کا حکم لگایا جو اپنے معبودوں کو صرف محبت میں اللہ کی برابری کا درجہ دیتے تھے اور اور ای طرح قائل تھے کہ ان میں اور اللہ کریم میں اوصاف و افعال اور خلق میں بڑا نقاوت ہے۔ تو اندازہ کرواس شخص کا جو اللہ تعالیٰ کو ہمام موجودات کے برابر ہر ایک چیز میں خیال کرتا ہے اور پھر اس بر بیہ زعم کہ اس نے تمام معبودوں میں ہے۔ جو اللہ کے دو سرے کی عبادت نہیں کی۔

خیر ہمارا مقصود تو یہ ہے کہ جب روام ذکر دوام محبت کا سبب ہے اور اللہ تعالیٰ کمال محبت و عبودیت و تعظیم و اجلال کا مستحق تر ہے۔ تو کثرت ذکر بھی بندہ کے لیے

نافع بز گھرا اور جو اس ذکر ہے بندہ کو مانع ہو وہی اس کا اصلی دشمن بھی ہوا۔ یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں کثرت ذکر کا حکم دیا ہے اور اس کو سبب فلاح گھرایا ہے۔ ﴿ وَأَذْكُرُوا أَلِلَّهَ كَيْرًا لِّعَلَّكُمْ لُقَلِحُوكَ ١٤٠ (الأنفال ٨/ ٥٥) "اور یاد کروالله کو بهت تاکه تم فلاح یاؤ۔" ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَّكُرُوا ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ إِنَّهُ ﴿ (الأحزاب٣٣/ ٤١) "اے ایمان والو! یاد کرو اللہ کو یاد کرنا بہت۔" فرمايا: ﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهِ كَيْسِرا وَالذَّاكِرَاتِ ﴾ (الأحراب٣٣/ ٥٥) "اور بهت یاد کرنے والے اللہ اللہ اللہ عور تیں۔" ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِكُمْ أَمَوَلُكُمْ إِلَّا أَوْلَندُكُمْ عَن ذِكْرٍ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْخَدِيرُونَ ﴿ (المَافقون ١٩/١٣) "اے ایمان والو! نه غافل کریں تم کو تمهارے مال اور اولاد الله کی یاد ے اور جو کوئی ایساکرے وہی لوگ ہیں خسارے میں آئے۔" ير فرمايا: ﴿ فَأَذَكُرُونِي آذَكُرَكُمْ ﴾ (البقرة٢/١٥٢) "تم مجھے یاد کرو میں تہیں یاد کروں گا۔" نی اکرم سلی ایم نے فرمایا سبقت لے گئے مفردین۔ صحابہ بھی ایک نے عرض کیایا رسول الله! مفردين كون بن- فرمايا: "الله كاذكر كثير كرنے والے."

MIA

تندى مين ابوالدرداء والت المراح على اكرم التي الرام التي المراح التي المراح التي المراح والماء

«الاَ ادُلُكُمْ عَلَي خَيْرِ اَعْمَالِكُمْ وَاَزْكَاهَا عِنْدَ مَلِكِيْكُمْ وَاَرْكَاهَا عِنْدَ مَلِكِيْكُمْ وَاَرْكَاهَا عِنْدَ مَلِكِيْكُمْ وَاَرْفَاقِ الذَّهَبِ وَالْوَرَقِ وَارْفَعِهَا فِي دَرَجَاتِكُمْ وَخَيْرِ لَكُمْ مِنْ اِنْفَاقِ الذَّهَبِ وَالْوَرَقِ وَخَيْرٍ لَكُمْ فَتَضْرِبُوا اَعْنَاقَهُمْ وَيَضْرِبُوا اَعْنَاقَهُمْ وَيَضْرِبُوا اَعْنَاقَكُمْ قَالُوا بَلْي يَارَسُولَ اللهِ قَالَ ذِكْرُ اللهِ

'کیا میں تم کو نہ بتلا دوں جو سب اعمال میں بہتر ہے اور جو اللہ کے نزدیک بہت پاک ستھرا ہے اور جو ورجات بلند کرنے میں زیادہ تر ہے اور جو سونا چاندی لٹانے سے بھی بڑھ کر ہے اور جو اس سے بھی بہتر ہے کہ تم دشمن سے ملو' ان کی گردنیں کاٹو اور اپنے سر کٹواؤ۔ سب نے عرض کی ہاں اے اللہ کے رسول ﷺ ویجئے فرمایا ''اللہ کا ذکر۔"

یہ حدیث مؤطأ میں اوالدرداء بڑاٹھ پر موقوف ہے۔ معاذ بن جبل بڑاٹھ کا قول ہے۔ کوئی عمل آدی کا ایسا مناٹھ کا قول ہے۔ کوئی عمل آدی کا ایسا مناٹھ کو عذاب اللہ سے ذکر سے براہ کر ہو۔

یہ یاد رہے کہ رسول اللہ طالبہ کا ذکر اللہ تبالی کے ذکر کا تابع اور ساتھ ملا ہوا ہے اور مقصود رہے کہ دوام ذکر دوام محبت کا سب ہے اور ذکر دل کے لیے ایسا ہے جسے کھیت کے لیے پانی بلکہ مچھل کے لیے پانی کہ اس کے بنیر زندگی ہی نہیں۔ اور ذکر کے اندر ذکر کی سب انواع داخل ہیں۔

1 اساء كاذكر صفات كاذكر اور ان افعال وصفات يرمدح اور شاء كرنا-

تبیع ، تحمید ، تکبیر ، تهلیل ، تبجید اور بسا او قات متاخرین کے نزدیک لفظ ذکر کا
 استعال انہی معنی میں ہو تا ہے۔

ا احکام 'اوامراور نوائی کا ذکر۔ اور بید ذکر اہل علم کا ہے۔ بلکہ ہرسہ اقسام کا ذکر ان کے لیے ہرسہ اقسام کا ذکر ان کے لیے ہے اور افضل ذکر کلام اللہ کی تلاوت ہے۔

فرمايا الله تعالى نے:

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَتَحْشُدُهُ يُومَ يَوْمَ الْفِيسَةَةُ ضَنكًا وَتَحْشُدُهُم يَوْمَ اللَّهِ الْفِيسَةِ فَضَانكًا وَتَحْشُدُهُم يَوْمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

"جس نے میرے ذکرے منہ چیرا اس کے لیے تک روزی ہے اور ہم اس کو قیامت کے دن اندھااٹھائیں گے۔" اس سے آگے چل کر اپنے کلام کا جو رسول الله طرفہیا پر نازل فرمایا ہے۔ ذکر کیا اور ﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ ۚ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَعِنُّ ٱلْقُلُوبُ (١١ عد١٨/١٣) "وہ لوگ جو ایمان لائے اور ان کے دلوں نے اللہ کے ذکر سے اطمینان پکڑا۔ یاد رکھو کہ اللہ کے ذکر ہے ہی لوگوں کا اطمینان ہے۔" ذکر الٰہی کی قشم میں وعار اور استغفار و تضرع بھی داخل ہیں۔ پس ذکر کی بیہ یائچ اقسام o کثرت درود کی وجر ہے نبی اگرم طالعیا کو اس شخص سے محبت ہو جاتی ہے۔ کیونکہ جس طرح پر درود جی ورود خوال کی کثرت محبت کاسب ہے۔ ایسے ہی نبی ماہلیا کی محبت کو اپنی جانگ کے لینے کا بھی باعث ہے۔ یہ شخص نبی ماہلیا سے محبت رکھتا ہے تو نبی سائیل بھی اسے چاہیں گے۔ درود خوانی انسان کی ہدایت اور حیات قلب کی ب ہے۔ کیونکہ جس قدر زیادہ ورود را معے گا اور ذکر مبارک اس کی زبان پر آئے گی ہی قدر محبت بھی دل پر عالب آ جائے گی۔ یمال تک کہ ول میں کوئی شے ایسی باتی نہ رہ جائے گی جو آپ کے اوام کا معارضہ کرے یا آپ کی تعلیم پر شک ہونے دے۔ بلکہ آخضرت سال کے دل پر روش تحریر کے ساتھ لکھی جاتی ہیں اور جس قدر وہ آپ کے احوال میں غور کرتا ہے۔ اتنا ہی گویا لوح دل کی اس تحربر کو پڑھتا رہتا اور اس سے بمیشہ ہدایت و فلاح اور انواع علوم کا اقتباس کرتا رہتا ہے۔ اب جس قدر اس کی بصیرت بردھتی اور قوت معرفت زیادہ ہوتی جاتی ہے' ای قدر زیادہ درود شریف کو بڑھاتا رہتا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ اہل علم و عارفین سنت و ہدایت نبوی اور متبعین احکام کی درود خوانی

اور ہے اور عوام کی (جو سنت سے سرتابی کرنا اور شور مجانا ہی جانے ہیں) درود خوانی اور عارفین سنت تابعین ملت عالمین ہدایت کی درود خوانی اور ہی قشم کی ہے۔ کیونکہ ان کو جس قدر زیادہ تعلیم نبوی کی معرفت حاصل ہوتی جائے گی' ای قدر ان کی محبت بھی بردھتی جائے گی۔ اور اس قدر ان پر درود شریف کی حقیقت جو اللہ تعالی کا مطلوب ہے تھلتی جائے گی۔ اور اس حقیقت کا عرفان ہو تا جائے گا۔ کی حال ہے اللہ جارک و تعالی کے ذکر کا کہ جس قدر زیادہ بندوں کو عرفان ہو گا اور جس قدر زیادہ اس میں اطاعت اور محبت کا مادہ ہو گا۔ اس قدر اس کے ذکر کو غافلین کے ذکر سے امتیاز حاصل ہو گا۔ یہ ایک ایما امر ہے جو حس سے معلوم ہو تا ہے' صرف خبر سے امتیاز حاصل ہو گا۔ یہ ایک ایما امر ہے جو جس سے معلوم ہو تا ہے' صرف خبر سے نہیں۔ دیکھو ایک تو وہ شخص ہے جو جوش محبت سے محبوب کی صفات کا ذکر اور اس کی ناء و تبحید کر تا ہے گل کے دل پر محبت بقضہ کئے ہوئے ہے۔ اور ایک وہ ہے جو صرف قرائن سے ذکر کر تا ہے گیا ایسے لفظ بولتا ہے جن کے معنی وہ نہیں جانتا۔ وہ تعریف کر تا ہے گر زبان کے ساتھ والی موافقت نہیں رکھتا۔ ان دونوں میں جو تفاوت تو سکتا ہے خاہر ہے۔ ٹھیک وہی فرق ہی گرجو اجرت پر رونے والی اور پسر مردہ پر ہو سکتا ہے خاہر ہے۔ ٹھیک وہی فرق ہی گرجو اجرت پر رونے والی اور پسر مردہ پر رونے والی میں فرق ہو تا ہے۔

الغرض یاد رکھو کہ رسول اللہ ساتھ کیا کا ذکر اور نبی سی کی تعلیمات کی یاد اور اللہ تعلیمات کی یاد اور اللہ تعلی تعالیٰ کی حمد اس نعمت پر کہ آپ کو ہمارا سردار بنایا اور آپ کی رسالت سے جملہ مخلوقات پر احسان عظیم فرمایا۔ زندگانی وجود اور حیات قلب ہے۔ کی احیما کہا ہے کسی

ٹاء نے

رُوْحُ الْمَجَالِسِ ذِكْرُهُ وَحَدِيثُهُ وَهُدَّ الْمُجَالِسِ ذِكْرُهُ وَحَدِيثُهُ وَإِذَا اَضَلَّ بِذِكْرِهِ فِي مَجْلِسٍ فَأُوْلَئِكَ الأَمْوَاتُ فِي الْحَيَّانِ مُحلوں كى جان ہے ذكر و اعادیث رسول بھولے بھگوں كو اس ہے در ہمایت كا لما

بیٹھ کر مجلس میں بھولے آپ کا جو ذکر خیر اس کو بیہ سمجھو کہ زندوں میں ہے اک مردہ بڑا

درود خوانی ذریعہ ہے اس امر کا کہ درود خوال کا نام و ذکر نی سائیا کے حضور میں کیا جائے اور اہل ایمان کے لیے اس سے برھ کر اور کیا سعادت ہو سکتی ہے کہ اس دربار عالی میں اس کانام لیا جائے۔ ایک شاعرنے کہا ہے ۔ وَمَنْ خَطَرَتْ منه سَالكَ خَطْرَةً

حَقِيقٌ بِأَنْ يَسْمُو وَإِنْ يَتَقَدَّمَا رے رسائی طالع کہ آج وہ الله عنایت ہے دیکھتے

> دو سرا شاعر کہتا ہے۔ اَهْلاً بِمَا لَمْ اَكُنْ اَهْلاً

فَوْأَلُ الْمُبَشِّر بَعْدَ الْيَأْسِ بِالْفُرَجِ

لَكَ الْبَشَارَةُ فَأَخَلَعْ مَا عَلَيْكَ فَقَلْكُمْ ۚ فَلَمْ عَلَيْكَ مِنْ عِوَجِ ذَكَرْتُ ثُمَّ عَلَى مَا فِيْكَ مِنْ عِوَجِ

"الرچه میں اس بات کے قابل نہیں تھا لیکن پھر بھی ہی اعزاز کو خوش آمدید کہتا ہوں کہ مجھے مایوسی کے بعد کشادگی کی خوش خمری گی ہے۔"

"اس (حقیقت کے باوجود) کہ آپ کی باتیں آپ کی کج روی مجھے نہیں بھولی ا میں آپ کو خوش خری دیتا ہوں کہ آپ اپنے دل کابوجھ بلکا کر لیں۔"

و یل صراط پر قائم و ثابت قدم رہے اور اس سے صاف گذر جانے کا سب بھی ورود خوانی ہے۔ جیسا کہ سعید بن مسیب رطیقہ نے عبدالرحمٰن بن سمرہ بطاشہ ے رسول اللہ طاق کے خواب کی روایت میں بیان کیا ہے کہ:

"میں نے اپنی امت کے ایک شخص کو دیکھا جو بل صراط سے گزر رہا تھا۔

سمجھی سریں کے بل چل پڑتا ہے اور مجھی اس کے اوپر گر کر رہ جاتا ہے۔ اتنے میں میرے اوپر پڑھا ہوا درود پہنچا اور اس نے اسے قدموں کے بل کھڑا کر دیا۔ اور یار اتار دیا۔ "

اس کو ابوموسیٰ مدینی نے روایت کیا ہے اور اس پر اپنی کتاب ترغیب و ترجیب کی بنیاد ڈالی ہے اور کہا ہے کہ بیہ حدیث بہت ہی حسن ہے۔

ورود کا پڑھنا نبی سٹھینے کے ادائے حق میں داخل ہے۔ گو حضور کے حقوق کے مقال ہے۔ گو حضور کے حقوق کے مقال ہے جو مقال ہے جو نبی سٹھیا کے مبعوث ہونے ہے جو نبی سٹھینے کے حقوق واشحقاق اس قدر ہیں کہ ان پر کوئی شخص علم و قدرت اور ارادہ سے اصاطہ نہیں کر سکتا۔ لیکن اللہ فالی کا بہ کرم ہے کہ بندوں کی جانب سے اس تھوڑی می شکر گذاری اور ادائے جی خوشنودی کا اظہار فرما دیا ہے۔

درود کا پڑھنا ذکر اللی اور شکریانی اور اس نعمت و احسان کی معرفت کا صامن ہے جو نبی سڑھیا کی رسالت سے برائی پر فرمایا ہے۔ پس درود خوال کے درود میں اللہ تعالیٰ کا ذکر بھی ہے اور رسول کی سڑھیا کا بھی اور التجا بھی کہ اللہ تعالیٰ ایسے رسول کی جزا اپنی بارگاہ سے وہ عطا قرائے جس کے نبی سڑھیا اہل و شایان ہیں۔ جیسا کہ نبی سڑھیا مے ہم کو اللہ کی معرف اور اساء و صفات کی شاخت بتالیٰ اور اللہ تعالیٰ کی مرضیات و خوشنودی کے طریق بتلائے اور لوگوں کو خروار کیا کہ اللہ تعالیٰ کے پاس پہنچنے اور سامنے حاضر ہونے کے بعد ہمارے ساتھ کیا کچھ معاملہ ہو گا۔ تو گویا درود تمام ایمان پر حاوی ہے اور ای میں وجود رب کا جے درود خوان پکار رہا ہے 'اقرار بھی شامل ہے۔ اور علم و سمع قدرت و ارب کا جے درود خوان پکار رہا ہے 'اقرار بھی شامل ہے۔ اور علم و سمع قدرت و ارب کا جے درود خوان پکار رہا ہے 'اقرار بھی شامل ہے۔ اور علم و سمع قدرت و ارب کا جو درود پڑھنا ان سب امور کی علم و تصدیق کا ضامن اور نبی سٹرینیا کی محبت کا مظمر ہے۔ اس لیے بید افضل اعمال بھی ٹھمرا۔

🕟 جماری جانب سے نبی اکرم ملٹی کیا پر درود کا پڑھا جانا گویا دعا ہے اور جو دعا و سوال

بندہ اللہ تعالیٰ ہے کرتا ہے اس کی دو فقمیں ہیں۔

اپٹی شبا روزی حاجات و معمات کا سوال۔ پس میہ دعاء سوال تو بندہ کی جانب
 اینے ہی مطلوب تک ہے۔

2 بيه سوال كه الله تعالى اپنے حبيب و خليل كى ثناء فرمائے اور اس كى شرف و تكريم كثرت سے كرے اور نبي مالي إلى كے ذكر كووسعت و رفعت دے اور كچھ شك شیں کہ اللہ تعالی اور اس کا رسول اسے پیند کرتے ہیں۔ گویا درود خوال نے اپنے سوال و رغبت و طلب کو الله و رسول کی پیندیدگی کی طرف پھیر دیا ہے اور ای حاجات کو اس پر نثار کر دیا ہے اور نہی امراس کے نزدیک جملہ امور سے زیادہ محبوب ین کر دل میں گھر کر گیا ہے۔ بس اس نے انی ضروریات و حاجات کو اللہ اور رسول ہر قرمان کر دیا ہے۔ اور اللہ تعالی اور اس کی پندیدگی کو ماسوا سے فائق تھرایا ہے۔ چونکہ عمل کی جزا اس کی جس ہے ہوتی ہے۔ اس لیے جو شخص اللہ تعالی کو غیرے ترجیح دیتا ہے۔ اللہ تعالی اس کو سی ترجیح دیتا ہے۔ تم اس کی مثال بادشاہوں اور ر ئیسوں کے پاس رہنے والے لوگوں میں تلاش کرو کہ جب وہ تقرب و منزلت کے خواستگار ہوتے ہیں تو حاکم سے اس کے محبوب کے متعلق گفتگو کیا کرتے ہیں کہ اس کے ساتھ ایسا سلوک کرنا چاہئے اور جس قدر وہ اس کے محبوب کے اکرام و شرف کے بارے میں عرض کرتے رہتے ہیں' اس قدر ان کا درجہ جھتا رہتا ہے اور قرب و منصب پاتے جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ دیکھا کرتے ہیں کہ حاکم کے دل میں اپنے محبوب کی تشریف و تکریم و انعام کے کیسے کچھ ارادے ہیں۔ اس لیے ان ارادول کی تائید میں جو شخص الی گفتگو کر تا ہے کہ ہاں ضرور اس محبوب پر انعام و احسان ہونا چاہئے۔ وہی حاکم کو نمایت پیارا معلوم ہو تا ہے۔ یہ امرمشاہدہ کے متعلق ہے۔ اگر تم یہ چاہو کہ اس شخص کا درجہ جو خاص اینے لیے سوال کر تا ہے اور اس شخص کا درجہ جو خود حاکم کے ارادوں کی ٹائیر میں اس کے محبوب پر انعام و احسان کے لیے کہتا ہے ' برابر ہو جائے تو یہ بالکل غلط ہے۔ اس مثال کو سمجھ کر پھر بتلاؤ کہ جو شخص محبوب ترین سبحانی اور سزا دار ترین عنایات ربانی کا اعلیٰ درجه کا محب و جان نثار اور

مداح ہے اس کا کیا درجہ ہو گا۔ بے شک اگر درود خوانی میں اور کچھ فائدہ نہ ہوتا۔ بجزاس ایک مطلوب کے تب بھی مومن کے لیے شرف و عزت کے اعتبار سے ہیں کافی ہے۔ اس مقام پر ایک نکتہ مسنہ بھی لکھاجاتا ہے اور جو شخص امت محمد سے کو دین سکھلاتا ، تعلیمات نبویہ سے آگاہ کرتا اور احکام اللی کی جانب بلاتا۔ پیروی کے لیے اٹھاتا اور اس راہ میں جو شختیاں آئیں ان پر صبر کرتا ہے۔ یہ نکتہ اسی کے کام کا ہے۔ وہ ہے:

کہ نبی اکرم میں ایک علادہ اپنے عمل پر اجر عطا ہونے کے آپ کی امت میں جس فقدر لوگ اعمال صالحہ کریں گے ان کے اعمال کا بھی پورا اجر ملے گا۔

اب جو شخص لوگوں کو سنت و دین محمدی کی جانب بلاتا ہے اور امت کو خیر کی تعلیم دیتا ہے اور اگر آئی کا بید کام اس نیت ہے ہو کہ نبی سائیلا کے حصد میں توقیر ہو جائے اور ہدایت یافتگان کے بھال کے بمتر بدلے کے موافق نبی کے اجر میں ترقی ہو۔ (گوان کے اعمال میں ہے پھی خلقت ہو۔ (گوان کے اعمال میں ہے پھی خلقت کی اس دعوت وارشاد کا اجر ای نیت کے وافق ملے گا۔

ذَلِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ مُ ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ





# نبی طالع کے سوا اور پر صلوٰۃ وسلام کاذکر

واضح ہو کہ انبیاء اور مرسلین کے لیے صلوٰۃ و سلام کا اطلاق ہوا ہے۔ لفظ سلام کی مثال ان آیات میں ہے:

﴿ وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِ ﴾ ﴿ وَتَرَكُّنَا عَلَيْهُ عَلَى فُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ۞ إِنَّا كَنَالِكَ نَعِزِي ٱلْمُحْسِنِينَ (الصافات٣٧/ ٨٠-٨١)

"جھوڑا ہم نے پچھلے اوگوں بھی اس پر سلام اوپر نوح کے دونوں جمان میں ہم ای طرح بدلہ دیتے ہیں نیکی کرے الوں کو۔"

: ﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِى ٱلْآخِرِينَ ۞ سَلَمْ اَلِيَ إِبْرَهِيـمَ ۞ ﴿

(الصافات٧٧/ ١٠٩١)

"اور اس کی تعریف و توصیف ہیشہ کے لئے بعد کی نسلوں کیس چھوڑ دی۔ سلام ہے ابراہیم (علاقی) بر۔"

﴿ وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِ مَا فِي ٱلْآخِرِينَ إِنَّ سَلَنُهُ عَلَى مُوسَى

وَهَلُرُونَ إِنَّا ﴾ (الصافات ٢٧/ ١١٩- ١٢٠)

"اور ہم نے بعد کی نسلول میں ان کا ذکر خیرباقی رکھا۔ سلام ہے مویٰ اور ہارون ( النظام ) پر۔"

﴿ سَلَنَّمُ عَلَيْ إِلْ يَاسِينَ إِنَّ الصَافات ١٣٠/ ١٣٠)

"سلام ب الياس علالله ب-"

ان آیات سے واضح ہے کہ انبیاء و مرسلین پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھی سلام ہے اور بندوں کو بھی ان پر سلام کا تھم ہے۔

ہے اور بندول کو بھی ان پر سلام کا تھم ہے۔

مفسرین کی ایک جماعت نے جس میں قادہ و مجابد بھی ہیں 'سلام سے مراد ناء

حن اور لسان صدق کی ہے۔ لیکن دونوں ایک ہی قول ہیں۔ جو یہ کہتا ہے کہ بعد

میں ان کے لیے سلام چھوڑا گیا۔ وہ تو نفس سلام کو مراد رکھتا ہے اور چو نکہ «سَلاَهُ
علی نُوْحٍ» جملہ ہے موضع نصب میں «تَوَکْنا» کے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ اہل عالم
علی نُوْحٍ» جملہ ہے موضع نصب میں «تَوَکْنا» کے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ اہل عالم
حضرت نوح اور انبیاء مابعد پر سلام بھیج ہیں اور جس نے لسان صدق و تاء حس ہے
تفیر کی ہے' اس نے سلام کے لوازم و موجبات کو لے لیا ہے۔ یعنی ان کی صفت و
تاء کرنا اور جب ذکر آئے تو سلام بھیجنا اور ہی مراد لسان صدق ہے۔ ایک گروہ
ابن عطیہ وغیرہ کا قول ہے گا اگر یہاں اسلام کی تغیر ناء حسن و لسان صدق ہے گا گئی تو اس حالت میں «سَلاَهُ عَلیْ نُوْحٍ فِی الْعَالَمِیْن» جملہ ابتدائیہ ہو گا جس کا
اعراب کے اعتبار سے کوئی محل نہیں بوح فیا اللہ کا سلام ہے جو ان پر کما گیا ہے۔ وہ
اعراب کے اعتبار سے کوئی محل نہیں نوح میالات کے لیے امن ہے کہ ہر شخص اس کو اور اس کو یہ تقویہ ہے کہ اللہ تعالی نے اس کا
لیاد رکھے۔ یہ طرانی کا قول ہے اور اس کو یہ تقویہ ہے کہ اللہ تعالی نے اس کا
تعلق اخر کی اور عالمین سے بتلایا ہے۔ ابن عباس شی قانی کا تھی کہ: "اللہ تعالی نے اس کا
پر ناء حس کو باقی رکھا ہے۔"

مربيه قول چند وجوه سے ضعيف سے:

اس سے لازم آتا ہے کہ ((تر کنا)) کا مفعول حذف کیا گیا ہے۔ بریں تقذیر کلام میں کوئی فاکدہ نہیں رہ جاتا۔ کیونکہ معنی سے ہوں گے کہ ہم نے پچھلوں میں سے اس پر چھوڑا۔ گر نہیں بتلایا کہ کیا۔ کیونکہ اس قائل کے نزدیک لفظ سلام تو ما قبل سے منقطع ہے اور فعل کے ساتھ اس کا کوئی تعلق نہیں۔

اگر مفعول حذف کیا گیا تھا تو ضروری تھا کہ دو سری جگہ اس کا ذکر بھی کیا جاتا۔
 تاکہ حذف ہو کر اپنی مراد پر دلالت کرتا رہتا سب جگہ ہی حذف جائز نہ رکھا جاتا۔

قرآن مجید بلکہ ہرایک کلام فضیح کا طریق بھی یمی ہے کہ آیک شے کا ایک جگہ ذکر کر دیا جاتا ہے اور دوسری جگہ اسے حذف۔ کیونکہ محذوف پر نہ کورکی دلالت رہتی ہے۔ قرآن مجید میں بسا مقامات پر تو ذکر پایا جائے گا اور حذف کم۔ لیکن میہ صورت بالکل حذف ہی ہو اور ذکر ایک جگہ بھی نہ ہو اور کوئی لفظ اس پر دلالت بھی نہ کرے۔ یہ قرآن مجید میں نہیں ہے۔

ابن مسعود بڑاتھ کی قرآت میں ((وَ تَوَکننا عَلَيْهِ فِي الاجويْنَ سَلْمًا)) نصب کے ساتھ ہے اور یہ ولالت کرتا ہے کہ خود سلام ہی باتی چھوڑا گیا ہے۔

﴿ اگر سلام کو عبارت ما تعبل سے منقطع سمجھیں تو یہ فصاحت و جزالت کلام عین خلل پیدا کرتا ہے اور جو خوبی ما قبل سے متعلق رکھنے میں ہے، وہ جاتی رہتی ہے۔ تم فررا تامل کرو کہ جب سامع (رؤ تو کفا علیٰہ فی الانکویْنَ)، سے گا تو اس کی کیا حالت ہو گی اور اس کے دل میں پر اجملہ سننے اور خبر معلوم کرنے کا کس قدر شوق ہو گا اور کیسی للچاہٹ سے چاہے گا کہ جب تھے چھ لوں۔ لیکن اگر یہ سمجھ لیس کہ کلام جم گیام ہو گیا، تب کوئی فائدہ ظاہر نہیں ہو گائی سامع کا شوق اتمام کے لیے والیا ہی باقی رہتا ہے اور شے متروک کی دریافت کی لگن تھی ہو ہے۔ پس آخرین پر وقف تام میں ہو سکتا۔

آگر کوئی کے کہ اس باب کا مفعول حذف کرنا جائز ہے گئے۔ یہاں ترک جمعنی اعظی ہے اور باب اعظی ہے جائز ہے کہ دونوں مفعول حذف کر دیتے جائیں یا دونوں بیان کے جائیں یا ایک حذف کر دیا جائے۔ مثلاً ﴿ اَعْظَیْنَاكَ الْکُوْئُو ﴾ میں دونوں مفعول بین اور ﴿ فَامَا مَنْ اَعْظی ﴾ میں دونوں حذف ہیں۔ ﴿ وَلَسَوْفَ نِعْظِیْكَ ﴾ میں ایک کا ذکر کر کے دوسرا حذف کر دیا ہے۔ بات یہ ہے کہ اعظی فعل مدح ہے۔ جس سے عطاکندہ کی عطاکا عطایافتہ کو ملنا ثابت ہوتا ہے۔ اس لیے ہردو مفعول کا ذکر یا حذف جائز رکھا گیا ہے۔ تاکہ فعل سے جس قدر غرض مفعول کا ذکر یا حذف جائز رکھا گیا ہے۔ تاکہ فعل سے جس قدر غرض مطلوب ہو اس قدر ظاہر کرے۔ یعنی آگر مقصود یہ ہے کہ ماہیت اعطاء کی اطلاع دی جائے جو بندہ کو مجل و شخ سے جدا کرنے دالا اور منافی احسان سے روکنے والا ہے۔

رہا فعل ترک۔ اے ان میں کوئی باک ماصل نہیں۔ کیونکہ اس کے ساتھ مدل نہیں کی اور اگر یوں کہیں کہ فلان (رینوک) تو جہ میں نہیں آتا کہ کیا چیز گریہ کمہ سکتے میں کہ (فلان یعطی) اللہ تعالیٰ کے اساء میں کی معطی ایک اسم ہے۔ للذا ترک کا قیاس اعطی پر کرنا بہت غلط قیاس ہے اور (رسکاکم شکل نُوح فِی الْعَالَمِيْن) تو جملہ محکیہ ہے۔ زمخشری کا قول ہے کہ آخری امم میں جو کلمہ ان پر چھوڑا گیا ہے وہ سلام بر نوح ہے۔ یہ کلام محکی ہے۔ جیسے کوئی کے قرآت سورۃ انزلناھا

الله تعالی نے (رسَلامٌ عَلَی نُوحٍ فِی الْعَالَمِیْن) فرمایا ہے۔ پس وہ سلام یکی ہو سکتا ہے جو سب ان پر سیجتے ہیں اور ان کی شاء کرتے ہیں۔ رہا الله تعالی کا سلام وہ عالمین کے اندر مقید نہیں۔ ای لیے یہ بھی مشروع نہیں ہو سکتا کہ الله تعالی سے یوں سوال کیا جائے کہ (اللّٰهُمَّ سَلِمَ عَلَی دَسُولِكَ فِی الْعَالَمِیْن) لیکن اگر یہ سلام الله کاسلام ہوتا تو ضرور اس طریق پر اللہ سے اس کا طلب کیا جانا مشروع بھی ہوتا۔ رہا ان کا یہ قول کہ الله تعالی نے ان پر عالمین میں سلام کیا اور آخر میں باقی میں سلام کیا اور آخر میں باقی

چھوڑا۔ سواللہ تعالی نے جمع انبیاء و رسل پر سلام اور تناء حسن پس آیندگان میں باقی رکھی ہے۔ کیونکہ انہوں نے پروردگار کے احکام کو بہنچایا اور اللہ کی راہ میں تکلیف و افریت کو برداشت فرمایا۔ حضرت نوح بلائل کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے خبردی ہے کہ جو پچھ ان کے لیے رکھا گیا ہے۔ وہ جملہ عالمین میں عام ہے اور یہ تحیت ایسی ہے جس سے کوئی قوم خالی نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس تحیت کو ملائکہ اور جن و انس میں مداومت بخشی ہے اور ہر طبقہ و ہر زمانہ میں ان کے صبراور قیام برحق کی جزاء عطا فرمائی ہے۔ گونکہ وہ پہلے رسول ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے اہل ارض کی طرف بھیجا اور باقی مرسلین ان کے دین پر مبعوث کے گئے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَضَىٰ بِدِهِ نُوحًا ﴾ (الشورى ١٣/٤٢)

"تمهارے کیے دی میں وہی مشروع کیا جس کی وصیت نوح ملائلہ کو کی تھی۔"

رہا ان کا میہ کہنا کہ ابن موال بالٹر کا قول ہے۔ سو انہوں نے سلام سے شاء حسن اور لسان صدق کے مراد لینے میں کو سلام کے معنی اور فائدہ کو بیان فرما دیا ہے۔

رہا انبیاء پر صلوة كامونا۔ اس كے مصلى اسمعيل نے سند كے ساتھ ابو ہريرہ بناتھ

ے روایت کی ہے کہ فی اکرم سُنْ اللهِ فَرالِيْ اللهِ بَعْلَيْهُمْ كَمَا بَعَثِنِيْ »

"صَلَوا عَلَى انْبِياءِ اللهِ وَرُسُلِهِ فَإِنَّ اللهُ بَعْمَهُمْ كُمَا بَعَثَنِيْ" اس باب میں حضرت انس بناتھ سے یا بقول انس عن البی اللہ بناتھ سے بھی حدیث

حافظ ابومویٰ مدینی کہتے ہیں کہ:

" مجھے اساد کے ساتھ بعض سلف سے پنچا ہے کہ انہوں نے آدم طِلان کو خواب میں ویکھا۔ گویا شکایت کر رہے ہیں کہ ان کی اولاد ان پر درود کم جھیجتی ہے۔ رصّلًی اللّٰهُ عَلٰی نَبِیِّنَا مُحَمَّدٍ وَ عَلٰی جَمِنْعِ الْاَنْبِیآءِ وَالْمُرْسَلِیْنَ)

ایک سے زیادہ علماء نے اس مسلہ پر اجماع کیا ہے کہ جملہ انبیاء پر صلوٰۃ مشروع ہے۔ شیخ امام نووی بھی ان میں سے ہیں۔ امام مالک روایت بیان کی گئ

"ہمارے نبی اکرم سائیلیا کے سوا دو سرے کے لیے صلوۃ نہیں۔" اصحاب مالک نے اس کی تاویل یہ کی ہے کہ جس طرح پر ہم کو نبی التا اللہ پر صلوة كا حكم ديا گيا ہے۔ اس طرح ديگر انبياء كے ليے ہم كو حكم نہيں ديا گيا۔ غيرانمياء ير صلوة كامسكه: اس مين كچھ اختلاف نهيں كه رسول الله الله الله المياء ر صلوة كااستعال فرماتے تھے۔ جن کا قد جب میہ ہے کہ نبی اکرم ساتھ کیا بر صلوۃ واجب ہے۔ آل پر واجب ہونے کے بارے میں ان کے دو مشہور قول ہیں اور بد دونوں طریقے شافعیہ کے ہیں۔ (۱) نبی اکرم طاقیا پر درود واجب ہے اور آل پر وجوب کے بارے میں امام شافعی رواللہ کے دو قول ہیں۔ یہ طریقہ تو امام الحرمین اور امام غزالی برنشینیا کا ہے۔ آل پر وجوب كى دو وجوه ميں اور يه طريقه ان كے نزديك مشهور ب اور جنهول

نے اس کی تھیج کی ج وہ کتے ہیں کہ آل پر درود واجب نہیں۔

امام احمد رطیر کے اصحاب بھی النے پر وجوب صلوۃ میں مختلف ہیں اور دو وجوہ میان كرتے بيں اور أكر آل كى جكه لفظ ابل بك ديا جائے اور ((اَللَّهُمَّ صِلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ

اُھٰلِ مُحَمَّدِہ) کما جائے تو اجزاء میں دو وجوہ ہیں۔ بعض شافعیہ نے اس مسلہ پر اجماع بیان کیا ہے۔ صلاٰۃ آل پر مستحب ہے مگر اس بارہ میں کوئی اجماع ثابت نہیں۔

صرف آل ير درود موسكتا بيا نبين: اس كى دوصور تين بين-

- (١) (اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى ال مُحَمَّدِ) كما جائ يه صورت جواز م كيونك آل يل نی ماٹھیے بھی داخل ہیں اور گو یہاں لفظی طور پر آپ کا ذکر مبارک نہیں ہوا مگر معنی میں حضور ماٹیا پیم شامل ہیں۔
- (٢) آل اطهار میں سے کس ایک کا مفرد ذکر کیا جائے اور صَلِ علی عَلِي يا صَلّ عَلَى حَسَنِ وَ صَلِّ عَلَى حُسَيْنِ يَا فَاطِمِه (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ) وغيره كما جاتَ تَوْ اس بارے میں اختلاف ہے۔

آل کے سوا اورول پر صلوة: اس کو امام مالک روایت کے مروہ سمجھا ہے اور فرمایا کہ گذشته زمانه میں به عمل نه تھاامام ابوحنیفه و سفیان بن عیبینه و سفیان توری و طاؤس ( اور پر صلوة شایال نہیں۔ اسلعل بن اسحاق نے سند کے ساتھ عکرمہ سے ابن عباس وي الما قول نقل كيا ہے كد:

" نبی اکرم سلی ایس ساوق کی صلاحیت دوسرے کو نسیں۔ ہال مسلمان و مسلمات کے لیے دعار و استغفار ہے۔"

حضرت عمر بن عبدالعزيز (مجدد اول) كا ذهب بھي يمي ہے۔ انہوں نے فرمان تحرير فرمایا تھا کہ قصہ خواں اور داستان گو لوگوں نے بیہ بدعت نکال کی ہے کہ ملوک اور امراء کے لیے لفظ صلح کا استعال کرتے ہیں جو نبی اکرم ساتھ کے لیے ہے۔ اس تحریر کو دکھ کر حکم دیا جا کہ صلوۃ انبیاء کے لیے اور دعاء عام مسلمانوں کے لیے كرنى چاہئے۔ اصحاب شافعی روائقہ اللہ يكى مذہب ہے۔ مگراس مسئلہ ميں ان كے بال

تین صورتیں ہیں۔

② مروه تنزیری ہے۔

 ایسا کرنا منع تحری ہے۔
 کمروہ تنزیمی ہے۔
 صرف ترک اولی ہے۔
 اذکار میں امام نووی روز شیر نے ای کو ذکر کیا ہے۔ لیکن جس پڑ اکثر کا اتفاق ہے وہ مد ہے کہ مکروہ تنزیمی ہے۔

کیا سلام جمعنی صلوۃ ہے: ایک گروہ نے جس میں سے ابو محمد جوینی ہیں «اکسَّلاَمُ عَلَى فُلانِ يَا فُلانِ عَلَيْهِ السَّلامُ) كُن كو مروه سمجما ب اور على عليه السلام يا حس عليه السلام كہنے ميں كراہت بيان كى ہے۔ مكر اور لوگوں نے صلوۃ و سلام ميں فرق سمجما ہے۔ وہ کتے ہیں کہ سلام تو ہرایک مومن کے لیے زندہ ہویا مردہ ' حاضر ہویا غائب مشروع ہے۔ چنانچہ کمہ دیا کرتے ہیں کہ فلال شخص کو میرا سلام کمہ دینا۔ سلام تو تحیت اہل اسلام ہے۔ برخلاف صلوٰۃ کے جو رسول اور آل رسول (علیہ الصلوٰۃ

والسلام) کے حقوق میں سے ہے۔ ویکھو نمازی نماز میں ((اَلسَّلاَمُ عَلَیْنَا وَ عَلَی عِبَادِللَّهِ الصَّالِحِیْنَ) بھی ہمیں الصَّالِحِیْنَ) بھی ہمیں الصَّالِحِیْنَ) بھی ہمیں ہوگیا۔ اللهِ الصَّالِحِیْنَ) بھی ہمیں پڑھتا ہے۔ اس سے سلام اور صلوٰۃ میں فرق معلوم ہوگیا۔ اس قول کی ججت چند وجوہ سے سیہ ہے۔

- عضرت ابن عباس ٹی افتا کا قول جو ابھی لکھا جا چکا ہے۔
- نی اکرم مانی الله و آل پاک کے سوا غیر پر صلوۃ کا استعال اہل بدع کا شعار ہے۔
- سلف امت کااس پر عمل نه ہونا جیسا که امام مالک رطانیہ نے حجت پکڑی ہے۔
   کیونکہ اگر اس میں کوئی خوبی ہوتی تو وہ ضرور اس پر سبقت کرتے۔
- ﴿ زبان امت یہ لفظ صلوۃ کا یاد آوری نبی طبیعیا کیلئے مخصوص ہونا۔ یعنی جس طرح اللہ پاک کے نام کے ساتھ عزوجل یا سجانہ و تعالی مخصوص ہو گئے ہیں اور کوئی شخص محمد عروجی یا نبی سجانہ وتعالی نہیں بولتا اور جانتا ہے کہ خالق کا درجہ مخلوق کو نہیں دیا جاتا۔ اس طرح شایان نہیں ہے کہ نبی ساتھیا کا درجہ غیر کو دیا جائے۔ اس سے معلوم ہو گیا کی ور کسی کو ماٹھیا نہیں کہا جائے گا۔
- الله تعالی نے فرمایا ہے ﴿ لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الْوَسْمُ لِى بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا
   جب اس سے بیہ ثابت ہے کہ نبی اکرم سی کو اوروں کی طرح پکارنا شہ چاہئے۔
   چاہئے توصلوۃ میں بھی اور کا حصہ نہ چاہئے۔
- امت کے لیے مشروع ہے ہے کہ نماز میں صالحین پر سلام کریں اور اس کے بعد نبی سلی ایم پر صلوق اس سے واضح ہے کہ صلوق نبی اکرم سلی ایم کا ایساحق ہے جس میں کوئی دو سرا شریک نہیں۔
- قرآن مجید میں جس مقام پر صلوٰۃ بر نبی اکرم طی ایکا کا تھم ہے۔ اس موقعہ پر حضور طی ایکا کی میں جس مقد پر حضور طی اور خواص جو ذات مبارک سے ہی خصوصیت رکھتے ہیں 'بیان فرمائے گئے ہیں۔ جس سے بخوبی ظاہر ہوتا ہے کہ صلوٰۃ نبی طی کا بی ایک خاص حق ہے اور آل بھی اس میں آپ کی تالی ہے۔
- الله تعالی نے مشروع فرمایا ہے کہ مسلمان آپس میں ایک دوسرے کے لیے

دعار ما تکین استغفار کریں۔ حیات و ممات کے بعد ایک دوسرے پر ترحم کریں۔
نیز مشروع فرمایا کہ اپنے آقانی اکرم طرفیظ پر آپ کی حیات میں نیز بعد حیات
صلوة پڑھا کریں۔ اس سے معلوم ہوا کہ دعار مسلمانوں کا حق ہے اور صلوة نبی
اکرم طرفیظ کا۔ ایک کی جگہ دو سرے کے لیے نہیں۔ نماز جنازہ دیکھو کہ میت
کے لیے دعار مانگی اور سوال بخشق و رحمت کیا جاتا ہے۔ گر صلوة اس پر کوئی
نہیں بھیجنا اور ((اَللَّهُمَّ صَلِّی عَلَیْهِ وَ سَلَّم)) کوئی نہیں کہتا۔ نبی اکرم طرفیظ پر
صلوة و درود پڑھا جاتا ہے اور اس کے عوض ((اَللَّهُمَّ اغْفِدْلِهُ وَاذْحَمْه!)) نہیں
صلوة و درود پڑھا جاتا ہے اور اس کے عوض ((اَللَّهُمَّ اغْفِدْلِهُ وَاذْحَمْه!)) نہیں
بولاجاتا۔ غرض ہرایک حقدار کو اس کا حق دینا چاہئے۔

مومن کو بہت بڑی حاجت ہے کہ اس کے لیے مغفرت و رحمت اور عذاب سے دعائے تجاہے کی جائے۔ گرنی اکرم ساتھا الی دعار کے مختاج نہیں۔ آپ پر صلوۃ تھیجنے کا جو تھم ہا گیا ہے۔ یہ اللہ تعالی کا لوگوں پر احسان ہے کہ وہ اس درود خوانی سے کرامت و سرافیت حاصل کر سکیں۔ برظاف امت کے جس کا ہر فرد بجائے خود دو سرے کی دعائی ختا ہے کہ شرع نے آئل ایمان کو ان کے درجہ پر تھی ایا اور جناب نبی کا منصب علیا نبی ماش رکھا۔

اگرید مان لیا جائے کہ نبی اگرم سلی ایسے کے سوا دو سر اطلاق صلوۃ ہو سکتا ہے تو یا تو اس ایک خاص امتی کی خصوصیت سمجھی جائے گی یا ہر ایک مسلمان کے لیے ایسا کرنا جائز ہو گا۔ خصوصیت کی کوئی وجہ نہیں۔ بلکہ تخصیص بلا مخصص ہے۔ اگر عدم خصوصیت کو مان لیا جائے اور یہ کما جائے کہ جس کو دعار کا حق حاصل ہے اسے صلوۃ کا بھی ہے تو اس میں کل مسلمان شامل ہوں گے۔ حتی کہ اہل کبائر بھی اور ((اللّٰهُم تُنْ عَلَیْهِ اللّٰهُمَّ اغْفِرْلَهُ)) کی جگہ ان کو ((اللّٰهُمَّ تُنْ عَلَیْهِ اللّٰهُمَّ اغْفِرْلَهُ)) کی جگہ ان کو ((اللّٰهُمَّ مَنْ اللّٰهِمَّ اغْفِرْلَهُ)) کی جگہ ان کو ((اللّٰهُمَّ صَلّٰ عَلَیْهِ)) کہنا بھی درست ہو گا۔ لیکن سے محض باطل ہے۔ اگر صرف صالحین صلّٰ علی عَلَیْهِ) کہنا بھی درست ہو گا۔ لیکن سے محض باطل ہے۔ اگر صرف صالحین کے لیے جائز کمو گے تو نہ اس پر کوئی دلیل ہے اور نہ اس کا کوئی ضابطہ ہو سکتا ہے۔ کیونکہ کی خیص کا صالح یا غیر صالح ہونا ایک ایسا وصف ہے جو نفع و

9

10

نقصان سب کے ساتھ لگا ہوا ہے۔ تو پھرکون سا ضابطہ ہے کہ امت میں ہے فلال شخص پر صلوة بھیج کتے ہیں اور فلال پر نہیں۔

غرض ان دس وجوہ سے صلوۃ کا نبی اکرم النہام سے مخصوص (آل نبی حضور کی سبعیت میں ہیں) ہونا معلوم ہو گیا۔

جن لوگول کو اس میں اختلاف ہے وہ کہتے ہیں کہ نبی و آل نبی اکرم ساتھ کیا کے ساتھ غیربر بھی صلوہ جائز ہے۔ اس کو قاضی ابو الحسین بن فراء نے رؤوس مسائل میں بیان کیا ہے اور یمی قول حسن بھری و خصیت و مجاہد و مقاتل بن سلیمان و مقاتل بن حیان اور اکثر الل تفییر کا ہے اور یمی قول امام احمد روایت ابوداؤد میں اس پر نص کیا ہے۔ چنانچہ ان سے سوال کیا گیا کہ نبی اکرم ساتھ ہے سوا دو سرے میں اس پر نص کیا ہے۔ چنانچہ ان سے سوال کیا گیا کہ نبی اکرم ساتھ ہے کے سوا دو سرے پر بھی صلوہ شایاں ہے کہا کیا علی بواٹھ نے عمر فاروق بواٹھ کو نہ کما تھا۔ (رصلی اللہ علی اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ علی بھی سوائی با ابواٹور اور محمد بن جریر طبری وطری و غیرہ کا ہے۔ ابواٹور اور محمد بن جریر طبری وطری و غیرہ کا ہے۔ ابواٹور اور محمد بن جریر طبری وطری و غیرہ کا ہے۔ ابواٹور اور محمد بن جریر طبری وطری ابوالحسین کھتے ابو کمر بن ابوداؤد نے یمی قول اس بھی بھی بھی دوایت کیا ہے۔ قاضی ابوالحسین کھتے ہیں کہ اس پر عمل ہے۔ ان کی جمت کی بھی بھی وجوہات ہیں۔

🛈 الله تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بَهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ﴾ (التوبة ١٠٣/٩)

کے صحیحین میں عبداللہ بن ابی اوئی بڑاٹھ سے ہے کہ نبی اکرم سائے کیا کے پاس جب کوئی قوم صدقہ لے کر آتی تو فرمایا کرتے (اللّٰهُمَّ صَلِّن عَلَى اللِّ اَبِيْ فُلاَنٍ))

7

چنانچہ میرا باپ صدقہ لے کر آیا تو فرمایا (اللّٰهُمَّ صَلّیٰ علی اللّ آمِیْ اوْفی)) اور اصول ہے ہے کہ اس کو خاص نہ کیا جائے اور آیت بالا ہے بھی کی مراد ہے۔ حجاج نے سند کے ساتھ جابر بن عبدالله اللّٰهُ اللّٰه عدد کے ساتھ جابر بن عبدالله اللّٰهُ اللّٰه عَلَیْكَ وَ عَلَی دَوْجِكَ) اس کو امام احمد نے اور سنن میں فرمایا (رصَلَّی اللّٰهُ عَلَیْكَ وَ عَلَی دَوْجِكَ) اس کو امام احمد نے اور سنن میں ابوداؤد نے روایت کیا ہے۔

ہ ابن سعد نے کتاب الطبقات میں سند کے ساتھ روایت کی ہے کہ حضرت علی میں اپنے تو میں اللہ علی علی اللہ علی اللہ

فرمایا:

"صَلَّى اللهُ عَلَيْكَ مَا اَلْقَى إِلَى اللهِ بِصَحِيْفَتِهِ اَحَبُّ إِلَىَّ مَنْ رِ هٰذَا الْمُسَجَّى بَيْنَكُنْ

سعدہ المصطبعی بین میں ہے۔ "اللہ تھے پر صلوٰۃ بھیج۔ کوئی بھی اللہ تعالیٰ کو نامہ اعمال لے کر نہیں ملاجو مجھے اس کفنائے ہوئے سے زیادہ تحبوب ہو۔"

اسلعیل بن اسحاق نے سند کے ساتھ ﴿ تَ یَ ہے کہ ابن عمر مُؤالِثُہ جنازہ پر
 تکبیر کہتے اور نبی اکرم ملی ایم پر درود پڑھتے اور پہلا کرتے:

«اَللَّهُمَّ بَارِكْ فِيْهِ وَصَلِّ عَلَيْهِ وَاغْفِرْ لَهُ وَالْوَرْقُ حَوْضَ نَبِيِّكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ»

"الى! اس ميں بركت دے۔ اس پر صلوة بھيج۔ اسے بخش دے اور نبي اكرم

مان کے حوض پر اسے وارد کر۔"

🕥 صلوة تو دعار ب اور دعار کے لیے علم و اجازت ہے۔ یہ دلیل ابوالحسین کی

ہے۔ صیح مسلم میں ابو ہریرہ بڑاٹھ سے روایت ہے۔ کہاجب مومن کی روح نکلتی ہے' اسے دو فرشتے ملتے ہیں جو اوپر لے جاتے ہیں۔ پھر ابو ہریرہ بڑاٹھ نے اس کی پاکیزہ خوشبو کا ذکر کر کے کہا۔۔۔ اور آسان کے باشندے کہتے ہیں۔ پاک روح پاکیزہ خوشبو کا ذکر کر کے کہا۔۔۔ اور آسان کے باشندے کہتے ہیں۔ پاک روح

PPY

ہے جو زمین سے آئی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی تجھ پر اور تیرے جسم پر جسے تونے آباد رکھا صلوقہ ہو۔

حدیث کو امام مسلم نے ابو ہریرہ بڑاٹھ سے اس طرح موقوفا ذکر کیا ہے۔ سیاق حدیث مرفوع ہونے پر دلات رکھتا ہے۔ کیونکہ بول ہے کہ جب کافر کی روح نکلتی ہے۔ پھر ابو ہریرہ بڑاٹھ نے اس کی سڑاند اور لعنت کاذکر کیا تو آسان والے کہتے ہیں کہ خبیث روح ہے جو زمین سے آئی ہے۔ پھر کہا جاتا ہے کہ اسے لے جاؤ (جمین میں) آخر وقت (قیامت) تک۔ ابو ہریرہ بڑاٹھ نے کہا کہ پھر رسول اللہ سٹڑاٹیا نے ایک باریک کیڑا اپنی ناک پر ڈال لیا (لیعنی سڑاند کے ذکر پر) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ سے حدیث رسول اللہ سٹڑاٹیا ہے۔

ایک جماعت نے آگ کو ابو ہریرہ بڑاتھ سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ ان میں کے ابوسلمہ و عمر بن حکم۔ اسلمنیل سعید بن سار وغیرہ ہیں۔ اس حدیث اور اس کے امثال پر یوری بحث کتاب الروح والشخین میں ہے۔

حديث بالا مين وليل بي ب كه جب فرضت روح مومن كو (اصّلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ)

کتے ہیں تو مومنین کو باہم کمنا بھی جائز ہے۔

نى اكرم الله إلى كاارشاد :
 «إِنَّ الله وَمَلاَئِكَته مُعَلَّم النَّاسِ الْخَهْرَ»

"الله تعالی اور اس کے فرشتے رحمت سیجتے ہیں لوگوں کو خیر کی تعلیم دیئے والے ر۔"

الله تعالى فرماتا ب:

﴿ هُو ۚ اللَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَكَ مِكْتُهُ ﴿ (الأحزاب٣٣/ ٤٣) "وه صلوة بهجتائ تم يراوراس كے فرشتے۔"

دوسري حديث مين ع:

"إِنَّ اللهَ وَمَلاَثِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الَّذِيْنَ يَصِلُونَ الصُّفُوفَ»

"اور فرشة ان پر صلوة جيج بيل جو صفول كو ملاتے بيل-"

شروع کتاب میں وہ صدیث لکھی جا چگی ہے۔ جس میں ذکر ہے کہ درود خوال پر ملائکہ صلوة جھیجتے ہیں۔

قاضی ابو یعلی نے اس حدیث مرسل سے جمت پکڑی ہے۔

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَي آبِيْ بَكْرِ فَالَهُ يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ - اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى صَلِّ عَلَى صَلِّ عَلَى عَمْرَ فَالِّهُ يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ - اللَّهُمِّ صَلِّ عَلَى عُنْمَانَ فَائِنَّ يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ - اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى عَلَيٍّ فَاللهُ يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ عَلَى اَبِيْ عُبَيْلَةَ فَاللهُ يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ مَا عَلَى عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ فَالله يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ - اللَّهُمَ صَلِّ عَلَى عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ فَالله يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ مَا اللهَ وَرَسُوْلَهُ عَلَى عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ فَالله يُحِبُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ مَا اللهَ وَرَسُوْلَهُ اللهُ وَرَسُوْلَهُ اللهَ وَرَسُوْلَهُ اللهِ وَرَسُوْلَهُ اللهِ وَرَسُوْلَهُ اللهِ وَرَسُوْلَهُ اللهِ وَرَسُونَهُ اللهِ وَرَسُونَهُ اللهِ وَرَسُونَهُ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهِ وَرَسُونُهُ اللهِ وَرَسُونُهُ اللهِ وَرَسُونُهُ اللهِ وَرَسُونُهُ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهِ وَاللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهِ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهُ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهُ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهُ اللهُ وَلَاللهُ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَسُونُهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

"اللى! ابوبكر و عمر عثان على ابوعبين عمرو بن العاص يُحَافِين بر صلوة بهيج-

موطامين عبدالله بن وينار بنافت عروايت عرب

"میں نے عبداللہ بن عمر شکھا کو دیکھا کہ قبر نبوی پر اللہ ہے ہوتے اور نبی اکرم ساتھ اور ابو بکرو عمر شکھا پر صلوہ بھیجے۔" (یہ لفظ کیلی بن کیجی کے ہیں۔)

- صلوۃ بر ازواج حدیث میں آ چکا ہے اور بیہ حدیث ان لوگوں پر ججت ہے جو
   ازواج کو آل میں جن پر صدقہ حرام ہے ' واخل نہیں کرتے۔ پس جب صلوۃ
   ان پر جائز ہے تو دیگر صحابہ پر بھی جائز ٹھمرا۔
- ﴿ ابویعلی موصلی نے سند کے ساتھ زید بن ثابت بڑاتھ سے روایت کی ہے کہ رسول الله طاق کیا ہے اہل کو بھی جیشہ رسول الله طاق کیا کہ این کو دعار سکھلائی اور تھم دیا کہ اپنے اہل کو بھی جیشہ رہا ھاکریں۔

«لَبَيْكَ اَللَّهُمَّ لَبَيْكَ \_ لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي يَدَيْكَ

وَمِنْكَ وَالِيْكَ \_ اللَّهُمَّ مَا قُلْتُ مِنْ قَوْلٍ أَوْ نَذَرْتُ مِنْ لَّذْرِ وَمَا وَحَلَفْتُ مِنْ تَدَيْهِ مَا شِئْتَ مِنْهُ كَانَ وَمَا لَمَ تَشَاءَ لَمْ يَكُنْ وَلَا حَوْلَ وَلاَ قُوْةً إِلاَّ بِكَ أَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيْرٌ \_ اللَّهُمَّ وَمَا صَلَيْتُ مِنْ صَلْوةٍ فَعَلَى مَنْ صَلَيْتَ وَمَا صَلَيْتُ مِنْ صَلْوةٍ فَعَلَى مَنْ صَلَيْتَ وَمَا لَكُنْتَ \_ أَنْتَ وَلِيًّ فِي الدُّنْيَا وَمَا لَخَنْتَ \_ أَنْتَ وَلِيًّ فِي الدُّنْيَا وَالْحِقْنِيْ بِالصَّالِحِيْنَ»

"حاضر ہوں یا اللہ حاضر ہوں ماضر ہوں اور فرائبردار ہوں 'تمام بھلائیاں تیرے ہاتھ میں ہیں اور تیجہ سے اور تیری جانب ہیں۔ یااللہ! جو قول میں نے کہا اور جو نذر میں نے مانی یا جو حلف میں نے کیا۔ سو تیری مشیت اس کے آگے ہے۔ جو آئے چاہا وہ ہوا۔ جو نہ چاہا نہ ہوا۔ نیکی کرنے اور بدی سے بیخے کی توفیق تیری طرف سے ہے۔ تو سب کچھ کر سکتا ہے۔ یااللہ! جس پر میں نے میل نے صلوۃ بھیجی 'یہ وہی ہے۔ تو سب پچھ کر سکتا ہے۔ یااللہ! جس پر میں نے میں نے صلوۃ بھیجی 'یہ وہی ہے۔ میں پر تو نے بھیجی۔ اور جس پر میں نے لعنت کی 'یہ وہی ہے۔ جس پر تو نے جی دنیا و آخرت کا ولی ہے جھے اسلام پر وفات دے اور صالحین کے ساتھ طا دے۔ "

وجہ استدلال اس دعارے میہ ہے کہ اگر نبی اکر منظام کے سوا دو سرے پر صلوۃ کہتا مشروع نہ ہوتی۔ تب اس سے استثناء صحح نہ ہوتا کیونکہ جس بندہ اس پر صلوۃ کہتا ہے جو اہل و مستحق ہے تو پھراستثناء کیا کرے گا۔

گروہ اول کہتا ہے کہ جو دلیلیں تم نے بیان کی ہیں۔ ان کا جواب میہ ہے کہ ان آپا دلائل کی دواقسام ہیں۔

ایک قتم: صحیح جس کا محل نزاع سے بچھ تعلق نہیں۔ اس لیے وہ ہم پر ججت نہیں۔ دو سری قتم: وہ ہے جس کی صحت معلوم نہیں۔ اس لیے وہ بھی ججت نہیں ہو سکتی۔ یہ امرتم پر بخوبی معلوم ہو جائیگا۔ جب ہرایک دلیل کے متعلق بیان کیا جائے گا۔ تہماری دلیل اول قرآن مجید کا لفظ وَ صَلِّ عَلَیْهِمْ ہے۔ لیکن اس پر تو بحث نہیں۔ کیونکہ بحث یہ تھی کہ آیا امت کو نبی اکرم ملٹھاتیا کے سوا اور پر صلوٰۃ بھیجنا مشروع

ہے یا نہیں۔ اس کے جواب میں یہ پیش کرنا کہ نی اکرم ملی نے کسی مخص پر صلوۃ فرمائی ہے۔ کیو تکر اصلی جواب ہو سکتا ہے۔ یہ تو مسئلہ ہی جدا ہے۔

پہلا مسلہ جس پر بحث ہے کہ نبی اگرم ملی اپر جس صلوۃ کا تھم ہم کو دیا گیا ہے۔
آیا اس صلوۃ میں کوئی اور شخص بھی نبی ملی اپر جس صلوۃ کا تھم ہم کو دیا گیا ہے۔
ہم تو سے جانتے ہیں کہ صلوۃ نبی سی کی اور جس کی ادا گرنا اور جس کی ادا گی پر
قائم رہنا امت پر متعین کیا گیا ہے۔ نبی ملی کی اختیار ہے کہ اپنے حق کے اندر کسی
کو مخصوص فرما لیں۔ اس کی مثال سے ہے کہ جو کوئی نبی سی کی واکل دے یا ایذا
پہنچائے۔ اس کو قتل کر ڈالنا آپ کا ایک حق ہے۔ جو امت کو ادا کرنا ضروری ہے۔
لیکن خود نبی سی کی ایذا وہندہ کو معاف فرما دیا کرتے تھے۔ حتی کہ جب آپ کو ایذا و
تکلیف پہنچی تو فرمایا ہے۔

"الله رحم كرے موكى اللہ ير- ان كو اس سے زيادہ ايذا دى كى اور انهول نے صركيا۔"

دوسری دلیل'جس میں آل ابی اون صلوۃ کا ذکر ہے۔ اور تیسری دلیل'جس میں ایک عورت اور اس کے شوہر پر صلوۃ کا ذک ہے' کا بھی میں جواب ہے۔ مقر لیا بھی جا سان نے جات ہے۔ استان کی میں انداز کا تھا اور اس

رہی چو تھی ولیل میں معلی بواٹھ نے عمر فاروق بواٹھ کو صَلَّی اللَّهُ عَلَیْكَ کما تھا۔ اس

كاجواب چند وجوه سے يہ ہے:

﴿ جَعْفَرِ بَن مَحِد سے راویان حدیث نے روایت میں اختلاف کیا ہے۔ انس بن عیاض کی روایت میں اختلاف کیا ہے۔ انس بن عیاض کی روایت میں یہ ہے کہ جب عمر بڑا تھ کو عشل اور کفن دیا گیا اور سریر پر رکھا گیا تو علی بڑا تھ کھڑے ہوئے۔ انہوں نے عمر بڑا تھ کی آناء کی۔ الخے۔ محمد اور یعلی نے اس طرح روایت کی ہے اور لفظ (رصّلَی اللّٰهُ عَلَیْكَ)) روایت نہیں کیا۔ ورقاء بن عمرو اور سلیمان بن بلال اور یزید ہارون کی روایتوں میں بھی یہ لفظ نہیں۔ عون بن الی جیفہ کی روایت میں رَجِعَكَ اللّٰهُ كالفظ ہے۔ عارم بن الفضل نے سند کے ساتھ ایوب اور عمرو بن دینار اور الی جھفم سے اس حدیث کو روایت کیا ہے اور اس میں لفظ صلوٰۃ نہیں۔ اس طرح قیس بن رہے نے روایت کیا ہے۔

ابن سعد نے اس حدیث کی سند بیان نمیں کی۔ بلکہ طبقات میں یوں کما ہے
 ہمارے بعض اصحاب نے ہم کو سفیان بن عیبینہ سے خبر دی کہ میں نے اس
 حدیث کو سفیان سے سنا ہے اور اس میں صَلَّی اللَّهُ عَلَیْكَ كالفظ ہے۔ سویہ مہم ہے
 اور ممکن ہے کہ وہ محفوظ نہ رکھ سکا ہو۔ اس لیے حجت نہیں۔

 ابن عباس می افظ کے قول کے بھی مخالف ہے۔ جنہوں نے کہا ہے کہ نبی اکر م انہا ہے سوا دو سرے پر صلوٰۃ جائز نہیں ہے۔

رہی تمہاری پانچویں دلیل لیتی ابن عمر ﷺ کا جنازہ میں اَللّٰہُمَّ صَلِّ عَلَیْهِ پڑھنا۔ اس کاجواب چند وجوہات ہے یہ ہے:

قول ابن عباس مین اس روایت کے خلاف ہے۔

ر بی چھٹی دلیل کہ صلوۃ دعار ہے اور دعار ہرایک مسلمان کے لیے مشروع ہے۔

اس کا جواب چند وجوہ سے سے ہے:

یہ دعار مخصوص ہے اور صرف رسول اللہ ماڑیے کے واسطے اس کا تھم ہے۔
 دعار و صلوۃ میں وہی فرق عظیم ہے جو امتی اور رسول میں ہے۔ مدعولہ (رسول) کے ساتھ الحاق صحیح نہیں تو دعائے مخصوص (صلوۃ) کے ساتھ بھی الحاق صحیح نہیں۔

صلوۃ پر دعار کا قیاس صحیح نہیں جیسے رسول پر غیر کا قیاس۔

اگرم مل التیجا کے حق میں مشروع ہے۔ وہ صرف دعار ہونے کی وجہ سے نہیں بلکہ اس لیے کہ وہ دعار سے بڑھ کر خصوصیت رکھتی ہے۔ کیونکہ صلوق آپ کی تعظیم و تمجید اور شاء پر ضامن ہے۔

رہی ساتویں ولیل یعنی ملائلہ کا روح مومن کو صلّی اللّهُ عَلَیْكَ كُمنا-یه محل نزاع سے تعلق نہیں رکھتا۔ بحث یہ ہے كہ ہم كو غیر نبی پر صلوۃ جائز ہے یا نہیں- رہے فرشتے وہ احكام تكليف بشرى كی تحت میں نہیں' نہ اعمال میں نہ افعال میں- كونكہ كبا احكام ملك اور كبا احكام بشر- فرشتے تو اللہ كے رسول اس كے خلق و امر میں ہیں اور اس كے حكم سے تصرف كرتے ہیں- اس تقریر سے ہر ایك وليل كا جواب جس میں فرشتوں كی صلوۃ كاذكر ہے آگیا۔

رہا یہ قول کہ اللہ تعالیٰ موسنین اور معلم خیر پر صلوۃ بھیجنا ہے۔ یہ بھی مقام بحث کے خلاف ہے۔ کیونکہ بندہ کے فعل کا قیاس پروردگار کے فعل پر کیوں کر ہو سکتا ہے۔ بندہ کی صلوۃ تو بمعنی دعار و طلب ہے اور اللہ کی صلوۃ بمعنی اکرام و تعظیم اور محبت و ثناء پس کہال و صلوۃ اور کہال ہے۔

ربی وسویں ولیل جس میں نمی اکرم ساتھیا نے چند صحاب پر صلوة فرمائی ہے۔ اس کا

جواب چند وجوہ سے سے ہے۔

صحت حدیث کا ہم کو علم نہیں اور اس کی اساد بیان کی گئی ہے۔ جے ہم و کم میں

المتے۔

2 يەمىل يە

مقام بحث کے خلاف ہے۔ کیونکہ نی اکرم سی ایک ختیار ہے مگرہم کو ایسا
 اختیار نہیں۔

رہی گیار ھویں ولیل کہ ابن عمر روضہ منورہ پر کھڑے ہو کر نبی اکرم ملی اور ابو بکر و عمر می شایر صلوٰۃ پڑھتے۔ اس کا جواب چند وجوہ سے سے ہے۔

ا بن عبدالبرنے كماكہ اس روايت ميں علماء نے يحيٰ بن يحيٰ اور ان كے اتباع پر انكار كيا ہے۔ امام مالك كى روايت ميں يہ ہے كہ ابن عمر نبى اكرم سلي ليا پر صلوة پڑھتے اور ابو بكر و عمر في الله پر دعار كرتے۔ ابن قاسم و قعنى و ابن بكيروغيرہ نے مالك سے اسى طرح روايت كى ہے اور مؤطا ابن وہب ميں بھى اسى طرح ہے۔ ويكھو اگر صلوة بمعنى دعار ہو تا ہے تو نبى اكرم سلي ليا كے ليے لفظ صلوة اور شيخين كے ليے لفظ

دعار کی تفریق کی ضرورت نه تھی۔

© تاعدہ ہے کہ جب دو فعل ایک جگہ لاتے ہیں۔ تو ان کے لیے ایک لفظ پر
اکتفا کی جاتی ہے۔ گو وہ لفظ پہلے پر ٹھیک نہ آتا ہو۔ مثلاً آب و دانہ کھلایا۔ سیف و نیزہ
لئکایا۔ آنکھوں اور ابروؤں کو درست و ہموار بنایا ایسی مثالیں۔ جن میں بہی قاعدہ رکھا
گیا ہے اور چونکہ ایک فعل دو سرے فعل ہے جنس عام میں موافق تھا۔ اس لیے
ایک لفظ پر ہی اکتفاء کی گئے۔ یعنی غذا میں سگھاس پانی ہے موافق ہے اور تلوار کا لئکانا
نیزہ کے اٹھانے ہے۔ ای طرح صلوۃ نبی دعاء شخین سے طلب اور دعار کے معنی میں
موافق ہے۔

قول ابن عباس في الله اس روايت كے مخالف ہے۔

ربی دلیل باری کی ازواج مطهرات تالی پر اطلاق صلوۃ ہوا ہے۔ بالکل فاسد ہے۔ کیونکہ ازواج آل کی ہندر داخل ہیں۔ یہ نبی اگرم ملتی کیا کا خاصہ ہے کہ آپ کی اہل میت اور ازواج اس بارے نبی ملتی کیا ہے تابع ہیں۔ رہا یہ اعتراض کہ ہم ازواج پر صدقہ کا حرام ہونا نہیں ماسی ماسی ہواب ہے کہ گو ازواج کا اس آل میں سے ہونا ثابت نہیں جن پر صدقہ کی ہم ہے۔ کیونکہ ان کو خون کی قرابت میں سے ہونا ثابت نہیں جن پر صدقہ کی ہم ہے۔ کیونکہ ان کو خون کی قرابت میں سے ہونا ثابت نہیں جن

حاصل نہیں۔ لیکن میہ حقیقت ہے کہ ازواج آلگ ہیت میں ضرور داخل ہیں۔ جو مستحق صلوة ہیں اور ان ہر دو امور میں کوئی تضاد نہیں۔

رہی بیہ دلیل کہ نبی مٹنگاہ کی تبعیت میں دوسرے پر صلوٰۃ جائز ہے اور اس جواز پر سب کا انفاق ہے۔ اس کا جواب دو وجوہات سے بیہ ہے:

🛈 اس انفاق کی صحت معلوم نہیں اور یہ تفصیل کو بعض نے کی ہے مگر سب 😼

قول نہیں بلکہ منع کرنے والوں نے تو مفرد اور تابع دونوں صورتوں میں منع کیا ہے۔

یہ کہاں سے ثابت ہوا کہ اگر تبعیت میں جواز ہے تو مستقل اور مفرد حالت میں بھی ہے۔ رہا احادیث صححہ کا حوالہ سو صحح حدیثوں میں تو نبی اگرم طرفہ اور آل و ازواج کے سواکسی یر صلوۃ کا ذکر نہیں۔ نہ اصحاب کا ذکر ہے نہ ا تباع کا۔ رہا تشمد کا

حواله' اس میں صلوۃ برغیر کا حکم کہاں ہے۔

رہی زید بن ثابت بڑاٹھ کی دعار اور اس میں استناء۔ سواس حدیث میں ابو بکر بن ابی مریم ہے۔ امام احمر' ابن معین' ابو عاتم' نسائی' سعدی نے اسے ضعیف کہا ہے۔ ابن حبان کا قول ہے کہ وہ اہل شام کے نیک بندوں میں سے تھا۔ لیکن حافظہ خراب تھا۔ ایسی الیمی باتیں روایت کر تا ہے جن پر تہمت لگائی جائے۔ جب یہ امر بکثرت پایا گیا تو مشخق ترک ہوگیا۔

<sup>﴿</sup> میرے نزدیک لفظ صلوٰۃ کے معنی ایک تو حقیقت شرعیہ ہیں اور ایک حقیقت لغویہ۔ حقیقت لغویہ۔ حقیقت ترعیہ کی اور ایک حقیقت لغویہ۔ حقیقت شرعیہ کے اعتبار سے اس لفظ کا اطلاق نبی سی اور حقیقت لغویہ کے اعتبار سے جائز ہو سکتا ہے۔ بشر طبیکہ محض معین کیلئے شعار نہ بنایا جائے اور عام صالحین یا اہل طاعت پر استعال کیا جائے۔ (محمد سلیمان)